
L'islam dans la presse
francophone belge (2014-2018)

Laura Calabrese
Magali Guaresi
Florence Le Cam 

N. 5 - 2025





N. 5 - 2025

L'islam dans la presse francophone belge (2014-2018)

Laura Calabrese, Magali Guaresi, Florence Le Cam

Comité éditorial

Marie-Claude DUPONT (Université de Montréal)

Carlo GUBITOSA (Université libre de Bruxelles) 

Manon LIBERT (Université de Mons) 

Lia SEIXAS (Université Federal de Bahia)
Florian TIXIER (IJBA, Bordeaux Montaigne et ULB) 

Alexia VIDALENCHE (ULB et Université Paul Valéry Montpellier 3) 

Éditeurs responsables : Manon LIBERT, David DOMINGO, Florence LE CAM





Lancée en juin 2020, la collection Les Carnets du LaPIJ est consacrée à 
l’analyse des identités professionnelles et des transformations du 
journalisme. Sa vocation est de diffuser les travaux de recherche menés 
au sein du Laboratoire des pratiques et des identités journalistiques 
(LaPIJ). Les Carnets du LaPIJ sont disponibles en libre accès. 

Numéros précédents :

2022, n°4 : Sylvain Malcorps, Manon Libert, Florence Le Cam,
Les entreprises médiatiques belges francophones face au cyberharcèlement de leurs 
travailleuses et travailleurs

2021, n°3 : Marie Fierens, Humanitaires et journalistes a l'Est de la 
République démocratique du Congo: une amitié négociée

2021, n°2 : Laurence Dierickx, Journalisme algorithmique

2020, n°1 : Florence Le Cam, Manon Libert et David Domingo, 
Journalisme en confinement



6

Remerciements

Ce projet de recherche a été financé par le FNRS, sous la direction de 
Laura Calabrese. Nous souhaitons remercier l’ensemble des journalistes 
pour leur participation.



7



8

Table des matières

Introduction 13

1. Que nous dit la recherche sur l’islam dans les médias 16

1.1 Les pionniers 17
1.2 Travaux récents 20
1.3 Les travaux francophones 27

2. Corpus et méthodes 38

2.1 Outils textométriques 39
2.2 Entretiens 43

3. Résultats de l’analyse textuelle 43

3.1 Analyse des cadrages thématiques 47 
3.1.1 Panorama thématique général 48
3.1.2 Distribution des mots islam, islamique et islamiste
dans les classes 55
3.1.3 Focus sur la classe 2 : expliquer l’islam 58 
3.1.4 Focus sur la classe 5 : la question de la compatibilité
de l’islam avec les démocraties occidentales 69
3.1.5 Cadrages médiatiques par journal 73 

3.2 La construction du sens d’islam par journal 78
3.2.1 La Libre Belgique 79
3.2.2 Le Vif/L’Express 83 
3.2.3 La Dernière Heure 85
3.2.4 Le Soir 86



9

3.3 Nommer l’islam : analyse des segments répétés 87 
3.3.1 L’islam belge et l’islam en Belgique :
des variations de sens    89
3.3.2 Les axiologies positives et négatives d’islam 86

3.4 Islamophobie : un concept central 104
3.5 Islam et attentats 110 

4. Le travail journalistique dans la couverture
de l’actualité liée à l’islam        121

4.1 Identités et trajectoires plurielles des journalistes 122 
4.1.1 L’islam dans deux mondes : le localier/société
et le journaliste international 123 
4.1.2 La construction d’une expertise
journalistique sur l’islam 131 
4.1.3 L’islam et la construction
de connaissances et de réseaux 137

4.2 La couverture de l’islam aux prises avec les contraintes
journalistiques et médiatiques 148
4.2.1 Couvrir un sujet « sensible » 149 
4.2.2 Expliquer la couverture par les conditions de travail 158 
4.2.3 Valeurs et légitimité 169

4.3 Une écriture de l’islam aux prises avec les contraintes du débat public 172
4.3.1 Écrire l’actualité liée l’islam : quelle réception ? 172
4.3.2 La frilosité autour des mots 177 

Conclusion   182
Notes   184
Bibliographie 188



10



11

Résumé  

Ce Carnet propose d’analyser la couverture médiatique de l’Islam 
par la presse belge francophone en observant le répertoire de discours 
qui circulent actuellement au sujet de l’islam et des musulmans, avec 
une focalisation sur les lexiques et les pratiques journalistiques, pour 
comprendre comment les journalistes en parlent sur fond de 
polémiques constantes et d’un discours social qui est, lui, souvent 
hostile à l’islam.

Nous avons voulu interroger les discours non seulement comme 
un objet analysable en soi mais comme le produit de pratiques 
concrètes, sociales mais surtout professionnelles, qui dépendent de la 
culture nationale, régionale, linguistique, de traditions héritées et 
modifiées au fil du temps, du rôle que les médias jouent dans une 
société, du rapport que les journalistes entretiennent avec leurs 
sources, leurs pairs et leurs publics.

Cette recherche aborde donc les discours comme le résultat 
d’habitudes et de contraintes auxquelles les journalistes font face pour 
répondre aux besoins de la rédaction et aux attentes supposées de leur 
public. L’analyse de discours est donc croisée avec une analyse des 
discours des journalistes sur leurs pratiques, par le biais d’entretiens qui 
permettent de faire un retour sur ces pratiques.

Cette recherche montre donc les enjeux de représentations et de 
pratiques professionnelles que les journalistes et la presse belge 
rencontrent dans la médiatisation de ce sujet.



12

Laura CALABRESE est titulaire de la Chaire de communication 

multilingue à l’Université libre de Bruxelles, où elle enseigne l’analyse du 

discours et la sociolinguistique. Elle mène des recherches sur la circulation 

des concepts politiques, les controverses sémantiques dans l’espace public et 

les discours sur la multiculturalité dans les médias traditionnels et les 

nouveaux médias. Elle a publié L’événement en discours, presse et mémoire 

sociale (2013) et, en collaboration avec M. Veniard, Penser les mots, dire la 

migration(2018), chez Academia. Elle a dirigé les projets de recherche 

“L'islam dans les médias”, financé par le FNRS, et le volet Communication 

du projet ARC “Untangling the multiple categorisation of  migrants”. Elle 

dirige la collection « Information et communication » des Éditions de 

l’Université de Bruxelles.

Magali GUARESI est docteure en histoire, spécialiste d’analyse du discours 

politique contemporain. Elle est l’auteure d’un ouvrage, paru en 2018, 

intitulé : Parler au féminin. Les professions de foi des député.e.s sous la 

Cinquième République.

Florence LE CAM est professeure à l’Université libre de Bruxelles, 

coresponsable du Laboratoire des pratiques et identités journalistiques 

(LaPIJ, ULB-UMONS) et membre des laboratoires ReSIC (ULB) et Arènes 

(Université de Rennes 1). Ses recherches portent sur les identités 

journalistiques et leurs confrontations aux enjeux historiques et 

contemporains. Elle anime aussi les recherches autour du centre de 

recherche en histoire du journalisme, CAMIlle et est co-éditrice de la revue 

Sur le journalisme (www.revue.surlejournalisme.com).



13

L'islam dans la presse
francophone belge (2014-2018) 

Laura Calabrese
Magali Guaresi
Florence Le Cam

Introduction

Depuis des décennies, l’islam et les musulmans se trouvent 
au centre de l’attention médiatique dans les pays 
occidentaux. Le terrorisme et les préoccupations 

sécuritaires, les controverses liées au port du voile et aux caricatures, les 
débats sur la compatibilité des pratiques religieuses avec la laïcité, la 
représentation institutionnelle de l’islam ou son lien avec l’immigration 
le rendent omniprésent dans le discours social. 

Au-delà d’événements ponctuels, la présence de cette religion dans 
le monde occidental soulève des débats qui touchent au fondement des 
sociétés européennes : le rapport avec l’altérité, le rôle du fait religieux 
dans des sociétés libérales, la place des minorités post-coloniales, 



14

l’égalité hommes-femmes, les conflits géopolitiques, pour ne 
mentionner que les thématiques les plus saillantes. Ces débats sont 
construits de manière complexe par le biais de discours et de contre-
discours qui occupent une place de choix dans les médias 
d’information1. Ainsi, les discours journalistiques ne s’arrêtent pas au 
récit des événements, mais contribuent fortement à construire une 
série de problèmes publics autour de l’islam et des musulmans tels que 
l’islamophobie, le radicalisme ou encore l’intégration. Comme pour 
toute thématique de société qui mobilise les passions et produit des 
clivages dans le corps social, la question du rôle des médias se pose : 
sont-ils un vecteur de circulation de représentations négatives 
existantes dans le corps social ou des promoteurs actifs de ces 
représentations ? Les journalistes seraient-ils à l’origine d’une 
couverture biaisée ? Serait-ce dû à une méconnaissance de l’islam ou à 
leur propre positionnement social ? Les représentations négatives ne 
seraient-elles pas plutôt le résultat des actions de certains groupes qui 
se réclament illégitimement de l’islam ? Lorsqu’on interroge les 
responsables associatifs musulmans, la question relève de l’évidence : le 
biais est réel et les journalistes doivent changer leurs pratiques2. En ce 
qui concerne les journalistes, ils et elles sont beaucoup plus nuancées, 
tout en restant conscients de la responsabilité qui leur incombe au 
moment de couvrir des événements et des polémiques qui vont 
approfondir les clivages. Le mot touchy est sur toutes les lèvres. Le sujet 
est pour ainsi dire piégé d’avance.

Aussi intéressante qu’elle soit, la question de la couverture 
médiatique d’un sujet polémique ne doit pas forcément être posée en 
assumant qu’il existe un biais. Ainsi posée, la question s’appuie sur la 
conviction que les représentations négatives trouvent leur source dans 
les pratiques journalistiques, alors qu’elles sont en réalité le produit 
d’une conjonction de facteurs où les médias sont certes l’une des 
arènes, mais pas la seule. Par ailleurs, certaines caractéristiques de la 
couverture de faits liés à l’islam pourraient ne pas être spécifiques à 
cette religion, mais au fait religieux en général, comme le montrent des 



15

témoignages de journalistes et la littérature académique sur la question 
(Douyère & Antoine 2018). Lors du Colloque de l’Association des 
journalistes de l’information religieuse de 1991, Anne Sinclair déclarait 
au titre de représentante de TF1 : « Nous traitons du religieux à partir 
du moment où il a une dimension sociologique. Le fait, l’événement 
religieux lui-même qui intéresse les médias spécialisés et l’auditoire 
spécialisé de ces médias (les pratiquants), n’intéresse pas la télévision et 
la grande presse, sauf  lorsqu’il a des répercussions sur l’organisation de 
la société  » (cité dans Willaime 2000). Ce constat que dressait la 
journaliste rappelle qu’en contexte de laïcité, comme c’est le cas en 
Belgique3, l’information à propos des religions s’inscrit généralement 
dans une perspective de neutralité et de défiance (Charaudeau 2015), ce 
qui témoigne d’un point de vue du fait religieux façonné par les 
cultures nationales.

Dans cette recherche, nous avons choisi de poser la question 
autrement qu’en assumant que la couverture est négative, en observant 
le répertoire de discours qui circulent actuellement au sujet de l’islam et 
des musulmans, avec une focalisation sur les lexiques, pour 
comprendre comment les journalistes en parlent sur fond de 
polémiques constantes et d’un discours social qui est, lui, souvent 
hostile à l’islam. 

Nous avons voulu interroger les discours non seulement comme un 
objet analysable en soi, mais comme le produit de pratiques concrètes, 
sociales, mais surtout professionnelles, qui dépendent de la culture 
nationale, régionale, linguistique, de traditions héritées et modifiées au 
fil du temps, du rôle que les médias jouent dans une société, du rapport 
que les journalistes entretiennent avec leurs sources, leurs pairs et leurs 
publics. Aussi, cette recherche aborde les discours comme le résultat 
d’habitudes et de contraintes auxquelles les journalistes font face pour 
répondre aux besoins de la rédaction et aux attentes supposées de leur 
public. L’analyse de discours sera donc croisée avec une analyse des 
discours des journalistes sur leurs pratiques, par le biais d’entretiens qui 
permettront de faire un retour sur ces pratiques. 



16

Le choix de notre corpus présente une limite évidente. Pour des 
raisons de facilité d’accès aux sources, nous nous sommes limitées aux 
médias écrits, décision qui a bien évidemment des conséquences dans 
les résultats, dans la mesure où la logique de la presse n’est pas celle de 
la télé ni de la radio. Il est possible que les résultats auraient été 
différents sur un corpus audiovisuel, dans la mesure où ces médias 
travaillent avec des formats plus courts que les médias écrits ou encore 
parce que les journaux télévisés détestent les temps morts et doivent 
remplir chaque minute d’antenne, souvent avec des témoignages non 
experts, citoyens ou avec du commentaire sur le terrain. Notre corpus 
permet toutefois d’identifier des tendances générales dans les 
représentations que les médias construisent et/ou font circuler par 
rapport à l’islam, ainsi que d’autres acteurs auxquels ceux-ci donnent la 
parole via des discours rapportés.

1. Que nous dit la recherche sur l’islam dans les médias

Les études sur la représentation des minorités ethniques dans les 
médias sont nombreuses. Le plus souvent, elles tentent de mettre au 
jour un biais dans les représentations de ces groupes considérés dans 
un rapport d’altérité par rapport à la société majoritaire. Depuis les 
années 2000, les communautés musulmanes du monde occidental se 
trouvent au centre de l’attention médiatique, en raison d’une 
augmentation des tensions liées à la gestion de la multiculturalité 
(Lesinska 2014), d’attentats se revendiquant de l’islam, de débats sur la 
liberté d’expression et de nombreuses affaires très médiatisées qui 
touchent à la compatibilité entre les valeurs libérales et les valeurs 
portées par la religion. Ces événements et ces débats peuvent avoir lieu 
localement ou sur la scène internationale, mais peuvent être perçus par 
les publics comme un continuum.

La complexité de l’islam européen, qui ne peut être appelé 
« communauté » que grâce à un effort d’abstraction qui gomme les 
différences de classe, d’origine, de degré de croyance, d’idéologie 



17

politique, rend difficile la représentation des acteurs par les journalistes. 
Les médias sont ainsi accusés d’entretenir des amalgames et de donner 
une représentation trop simplifiée du groupe (Bocquet et al. 2015). Au-
delà de la couverture de chaque événement, la focalisation sur ce 
groupe va provoquer une forme de stigmatisation d’office, par la seule 
association avec des événements négatifs. Ainsi, la figure hypertrophiée 
« du musulman/de la musulmane » se retrouve au centre d’un dilemme 
médiatique de notre époque : trop montrer l’altérité revient à la 
construire comme problème social, mais ne pas la montrer revient à 
nier le droit à l’information, qui fournit aux citoyens des éléments pour 
penser les conflits sociétaux. Au-delà de cet effet d’agenda dont sont 
également victimes d’autres minorités, la couverture médiatique 
d’événements liés à l’islam et aux musulmans a des caractéristiques 
propres.

1.1 Les pionniers

Les travaux pionniers, comme ceux d’Edward Saïd, ont comme 
point de départ les biais négatifs dans la couverture de l’islam dans les 
médias occidentaux et en particulier dans le monde anglo-saxon. Dans 
Covering Islam (1981, révisé en 1997), Saïd veut montrer le discours 
médiatique sur l’islam a souffert d’un virage à partir de la Révolution 
iranienne, laquelle a été suivie d’une panoplie de crises au Moyen-
Orient. Dans ce contexte, l’islam est présenté comme une religion 
archaïque et statique, perpétuant les clichés orientalistes. L’ouvrage 
souligne le manque de connaissances dans le traitement médiatique du 
monde arabe par les journalistes et experts, qui négligent souvent la 
complexité politique, culturelle et historique de ces pays et expliquent 
les tensions dans ces régions uniquement par la présence de l’islam. 
Saïd revient également sur le rôle des experts ; occupant régulièrement 
des fonctions de consultants ou travaillant pour des gouvernements, 
ceux-ci sont plus prompts à produire une connaissance au service 
d’intérêts géopolitiques ou commerciaux particuliers qu’un véritable 



18

éclairage sur les phénomènes liés à l’islam. En résumé, Saïd estime qu’il 
existe une vision hégémonique dans le monde politique, académique et 
médiatique qui renvoie à une vision souvent simplifiée, voire 
caricaturale, de l’islam, et que les phénomènes liés à cette religion sont 
plus couverts que compris dans les médias. L’amalgame entre religion, 
fondamentalisme et terrorisme avait déjà été observé par Awass (1996) 
« The representation of  Islam in the American media », une étude de 
cas américain qui conclut à une représentation de l’islam comme une 
menace pour la société occidentale.

D’autres travaux se sont également attelés à montrer que la 
couverture de faits liés à l’islam repose souvent sur un discours 
stéréotypé sur les musulmans, articulé sur des idées d’irrationalité, 
violence et misogynie. Dunn (2001), qui s’est concentré sur deux 
journaux australiens, constate que les musulmans sont représentés 
comme «  fanatic, intolérant, fundamentalist, misogynist [and] alien  » 
dans 75% des cas. De manière similaire, dans Reporting Islam : Media 
Presentations of  British Muslims, qui analyse la presse britannique entre 
1993 et 1997, Poole (2002) souligne que les musulmans sont 
fréquemment représentés comme irrationnels, archaïques, opposés aux 
valeurs libérales et influencés par les puissances islamiques étrangères. 

Dans (Mis)Représenting Islam, Richardson (2004) utilise les méthodes 
de la critical discourse analysis pour étudier les pratiques linguistiques 
dans un corpus de presse couvrant une période de 4 mois en 1997. Il 
établit quatre schèmes argumentatifs récurrents lorsqu’il s’agit 
d’évoquer l’islam : la menace militaire, l’association avec des terroristes, 
la menace pour la démocratie et la menace sociale et sexiste. 
Richardson conclut que les journaux britanniques mettent en place un 
triple processus de séparation, différenciation et négativisation et écrit 
que la presse «  predominantly reframe Muslim cultural difference as 
cultural deviance, and increasingly, it seems, cultural threat  » (2004 : 
232). La même année, toutefois, un rapport de Richardson et de la 
Commission on British Muslims and Islamophobia remarque qu’à côté 
du traitement négatif  de l’islam dans de nombreux médias, on trouve 



19

également des journaux mettant en place des discours positifs, 
soulignant que la vaste majorité des musulmans sont pacifiques et 
respectueux de la loi. 

Dans The Representation of  Islam and Muslims in the Media, une étude 
de la presse australienne entre 2001 et 2004, Akbarzadeh et Smith 
(2005) montrent que les déclarations islamophobes explicites sont 
rares. Ils affirment en revanche que le «  recurring language used to 
describe Islam and Muslims (such as "islamic terrorism", "Muslim 
fanatics") come to be representative of  all Muslims and Islam as a 
religion » (2005 : 4). Ils notent que les médias de masse dépeignent les 
musulmans comme des êtres immatures, arriérés et étrangers, et qu’ils 
sont fréquemment évoqués dans le cadre de récits de guerres et de 
conflits. Cependant, ils notent également que la moitié des articles dans 
The Age et un quart de ceux du Herald Sun tentent de représenter les 
Australiens musulmans dans leur diversité, plutôt que comme un 
groupe homogène stéréotypé.

MacLaren et Johnson (2007) et Eatwell et Goodwin (2010) 
montrent, quant à eux, que l’intérêt des lecteurs pour les sujets relatifs à 
l’immigration, à la loi, à l’ordre et à l’islam est devenu particulièrement 
saillant à partir de 1999 et que, en général, celui-ci s’est accompagné de 
jugements négatifs. Un fil conducteur dans la littérature en sciences 
sociales est que l’opposition entre « l’Ouest » et le « monde musulman » 
s’est accentuée après les attentats terroristes du 11 septembre 2001.

Sur le terrain de la presse politique, Biling et al. (2006) montrent, 
dans Bristishness in the Last Three General Elections : From Ethnic 
Nationalism to Civil Nationalism, que l’islam apparaît de plus en plus dans 
les agendas électoraux à partir de 2005. Ils rapportent que la presse 
tend à représenter les citoyens musulmans comme soumis à des 
priorités d’agenda différentes de celles des non-musulmans, en 
soulignant notamment leur supposée allégeance aux pays musulmans. 
En 2006, Poole et Richardson (2006) codirigent un ouvrage intitulé 
Muslims and the News Media, considérant sous divers angles la 
production et la réception des images médiatiques de la religion 



20

musulmane. Ils établissent que les musulmans cités dans les articles 
sont souvent critiques à l’égard de leur propre religion. En 2008, dans 
l’ouvrage Images of  Islam in the UK : The Representation of  British Muslims 
in the National Print News Media 2000-2008, Moore et al. mènent une 
analyse de contenu sur 974 articles dans la presse britannique entre 
2000 et 2008. Ils concluent que le discours est centré sur l’extrémisme 
et les différences culturelles avec l’Occident. Le discours sur les 
difficultés des populations musulmanes et le racisme antimusulman est 
en revanche moins développé. Par ailleurs, ils montrent que l’image 
prototypique des musulmans est celle d’un homme engagé dans des 
pratiques religieuses.

La littérature montre également que la couverture médiatique 
repose sur un répertoire de thèmes assez limité. Ahmed et Matthes 
(2016), dans « Media Representation of  Muslims and Islam from 2000 
to 2015: a meta-analisys », parcourent la recherche académique liée à la 
question (laquelle a augmenté de manière significative entre 2000 et 
2015) et identifient des constantes : le changement de ton dans la 
couverture après le 11/09/2001, l’association entre islam et terrorisme 
(notamment après des attentats sur le sol local), la victimisation des 
femmes musulmanes et la lecture culturaliste des problèmes liés à 
l’immigration musulmane (avec une focalisation sur le manque 
d’intégration). 

1.2 Travaux récents

Les travaux plus récents ont tendance à se détacher de la thèse 
orientaliste, même si elle reste un fil conducteur, et abordent la 
question sous l’angle de nouvelles méthodologies. La linguistique de 
corpus en particulier s’empare de la thématique. En 2013, Baker, 
Gabrielatos et McEnery publient une monographie d’envergure 
intitulée Discourse Analysis and Media Attitudes. The Representation of  Islam 
in the Bristish Press. Appliquant des méthodes provenant de l’analyse de 
discours et de la textométrie, les auteurs étudient un corpus de 140 



21

millions de mots, constitué d’articles de presse de 1998 à 2009. Ils 
montrent que l’islam est principalement évoqué dans le champ lexical 
du conflit. Cependant, s’ils notent l’image globalement négative de 
l’islam et des musulmans dans leur corpus, ils précisent toutefois que la 
presse n’est pas monolithique. Ils rappellent que là où certains journaux 
titrent : « Muslims tell Birtish : Go to hell ! » (Daily Express, 4 novembre 
2010), d’autres répondent « Islam is not an evil religion » (The Sun). Les 
auteurs reportent peu de journalistes explicitement négatifs et offensifs 
à l’égard de l’islam, mais ils notent la forte émergence d’une prose 
subtile et implicite qui contribue à renforcer les stéréotypes négatifs. 
Par exemple, l’association forte entre les noms terrorism, extremism et 
militancy et l’adjectif  Islamic (plutôt que Muslim), permet une 
caractérisation négative du concept islam plutôt qu’un renvoi aux 
personnes qui pratiquent cette religion. Baker et al. tentent toutefois de 
relever les « bonnes pratiques » journalistiques : les références à l’islam 
dans sa diversité par la mention des différentes branches (sunnite, 
chiite), la couverture de la culture islamique (poésie, cinéma, musique, 
architecture, etc.), la prise de parole par des musulmans ordinaires pour 
parler de leur pratique.

À côté de ces conclusions principales, l’ouvrage développe plusieurs 
résultats importants :

− De 1998 à 2009, l’islam est surtout dépeint dans un contexte 
de conflit : le terme terror* est plus fréquent que le mot pivot islam*4 
lui-même. Le terme musulmans, lui, est relié au conflit de plusieurs 
manières : les musulmans sont montrés comme des victimes de 
discrimination et de violences, ce qui contribue à construire l’islam et 
les musulmans comme source de conflits.

− L’analyse du traitement de l’islam par journal montre que la 
couverture dépend surtout de la ligne éditoriale. Par exemple, The Sun 
voit le monde à travers un prisme moral dans lequel il faut combattre le 
mal. Le Daily Express, quant à lui, lie plutôt les représentations des 
musulmans aux intérêts de la droite sur la régulation de l’immigration 
et des politiques migratoires. Toujours à droite, le Daily Star insiste sur 



22

le traitement social favorable que recevraient les musulmans en 
Grande-Bretagne. D’autres positionnements sont plus subtils : le Daily 
Mail refuse par exemple d’abandonner l’usage du mot moslem, considéré 
comme archaïque et négatif, en dépit de la demande du Muslim 
Council of  Britain. Mais si les moslems sont souvent décrits comme 
engagés dans des conflits dans les pages du Mail, il arrive aussi que le 
journal salue les valeurs traditionnelles de la famille musulmane, qui 
sont jugées positivement pour le pays (notamment lors de cas de 
musulmans accusés d’homophobie). Par ailleurs, The Guardian (gauche) 
utilise le terme islamist pour évoquer un islam politique et militant alors 
que le Telegraph (droite) utilise le terme islamic. Les différences lexicales 
apparaissent également entre les tabloïds (presse populaire) et les 
broadsheet (presse mainstream), qui ne se focalisent pas sur les mêmes 
éléments : les premiers sont davantage intéressés par la question du 
vivre-ensemble au quotidien en Grande-Bretagne, les seconds traitent 
souvent de l’islam dans une perspective globale (avec une forte 
couverture des guerres pour The Independant ou des actes terroristes 
pour The Daily Telegraph).

− Le traitement du sujet connaît aussi une évolution 
chronologique : on évoque de plus en plus des histoires personnalisées 
de musulmans plutôt que le concept d’islam ; on traite de plus en plus 
souvent des musulmans de Grande-Bretagne plutôt que de ceux 
d’autres pays. Les auteurs notent la permanence du thème de 
l’extrémisme, même si celui-ci est exprimé par des mots changeants : 
hardliner, fanatic, militant, radical, extremist... Ils remarquent aussi la 
disparition du thème de l’homosexualité après 2001, puis son retour à 
partir de 2006, essentiellement à l’occasion de développements 
critiques sur l’homophobie de l’islam.

− Les études des procédés de collectivisation et de 
différenciation ont confirmé les conclusions de Richardson (2004). Les 
termes très fréquents de muslim community et de muslim world sont utilisés 
de façon non-critique et supposent une homogénéité du groupe des 
musulmans (au Royaume-Uni ou dans le monde), même s’il est fait 



23

mention des minorités problématiques en son sein. Ces groupes sont 
souvent représentés séparément ou en tension avec le reste (le 
Royaume-Uni ou le West). Dans le corpus, les rares précisions sur 
l’islam chiite ou sunnite se réfèrent uniquement à la guerre en Irak.

− Les auteurs remarquent également une surutilisation du terme 
scrounger (profiteur) pour parler des musulmans. Le fait est surtout 
attesté dans les tabloïds et dans la presse de droite, où on trouve de 
nombreux reportages sur les musulmans comme bénéficiaires d’aides 
sociales.

− Concernant les questions de genre, les auteurs remarquent que 
les références aux femmes portent surtout sur les questions de 
vêtements et de voile, alors que celles aux hommes traitent davantage 
de la radicalisation. Pour les femmes, dans 42% des cas porter le voile 
est présenté comme une oppression ou une demande extérieure plutôt 
que comme un choix personnel. Les journaux conservateurs 
produisent un discours alarmiste autour du voile (parlant de zombies, 
par exemple) alors que les journaux de gauche sont plus ambivalents. 
Ils se montrent concernés par la question de l’oppression des femmes, 
mais se refusent à montrer un soutien ou un rejet clair. Les auteurs 
notent toutefois que les femmes sont doublement stigmatisées dans le 
corpus en raison de leur religion et de leur genre.

Sur ce dernier point, des travaux ont mis en évidence la 
transversalité du genre dans le débat public sur l’islam. Parini, Gianni et 
Clavien (2012) montrent, à travers une analyse des discours 
médiatiques dans la presse francophone suisse, que les discours 
médiatiques sur la thématique de l’islam, qui s’inscrivent le plus souvent 
dans des valeurs démocratiques, participent dans le même temps d’un 
déni démocratique sur trois plans : en présentant les femmes 
musulmanes comme soumises aux impositions des hommes, en 
érigeant la femme dévoilée comme synonyme de liberté en opposition 
à la femme voilée, confisquant ainsi la parole des femmes musulmans 
et enfin, en présentant ces dernières comme la « femme de l’autre ».

En 2014, Rane, Ewart et Martinkus publient Media framing of  the 



24

muslim world : conflicts, crises and contexts. Cet ouvrage se divise en huit 
chapitres qui examinent comment les médias occidentaux représentent 
le monde musulman et les implications que cette couverture a sur 
l’islam. Les auteurs s’intéressent principalement à la couverture de 
l’islam dans les médias nord-américains et australiens et postulent que 
les médias auraient tendance à adopter une posture orientaliste dans 
leur traitement de l’islam. Si les auteurs soulignent que le traitement 
médiatique de l’islam n’est pas inexact, ils affirment néanmoins que les 
médias échouent à représenter l’islam dans son ensemble en ne 
l’illustrant qu’à travers les actes commis par une minorité d’individus 
ou de groupes non représentatifs de l’ensemble de la population 
musulmane. 

Les auteurs ont comme point de départ la conviction qu’il existe « a 
general consensus that mass media and, increasingly, social media play 
an instrumental role in stimulating and intensifying Islamophobia » 
(Rane et al. 2014 : 69). L’islamophobie, qui devient une préoccupation 
croissante avec les attentats du 11 septembre 2001, est d’ailleurs 
brièvement définie par les auteurs comme étant « a fear and prejudice 
towards islam and Muslims ». Le terme ne semble pas faire débat pour 
les auteurs bien que les réalités qu’ils qualifient d’islamophobes 
recouvrent un spectre particulièrement large, comprenant le refus d’un 
état de faire construire une mosquée ou une école islamique. Ils 
identifient également quelques éléments qui selon eux permettent de 
réduire l’islamophobie dans les médias, notamment l’augmentation du 
nombre d’experts sur l’islam et les musulmans que les journalistes 
peuvent désormais consulter lorsqu’ils traitent du sujet.

Le cadrage négatif  de l’islam se construit au fil des événements 
médiatiques, à commencer par le 11 septembre, qui constitue un 
moment de rupture dans les représentations des musulmans, mais 
inaugure également une période de restrictions pour la liberté de la 
presse. Les auteurs montrent comment certaines lois anti-terroristes 
conduisent à la désinformation des journalistes qui produisent des 
informations erronées. Ils soulignent également les difficultés et 



25

menaces auxquelles sont confrontés les journalistes occidentaux 
lorsqu’ils couvrent des territoires en guerre dans le monde musulman, 
et ce particulièrement lorsqu’il s’agit de proposer un regard différent de 
celui posé par les dirigeants politiques américains, pour qui la guerre 
d’Irak constitue « an exercise in US imperialism ». 

D’autres événements importants qui vont nourrir les 
représentations de l’islam et des musulmans sont l’immigration et les 
débats sur les demandeurs d’asile et les printemps arabes. Les auteurs 
montrent l’évolution des discours médiatique et public qui relaient 
d’abord avec enthousiasme les soulèvements des peuples arabes contre 
les régimes en place avant de devenir beaucoup plus critiques une fois 
que des partis islamistes sont élus. Selon les auteurs, cette évolution 
indiquerait la persistance de sentiments orientalistes et islamophobes 
dans la société occidentale. 

Un autre événement crucial est celui de l’affaire de caricatures 
danoises, suivi de la parution du film « the innocence of  Muslims », qui 
illustre le concept de « clash of  civilizations » de Samuel Huntington 
selon lequel l’islam et l’occident sont destinés à s’affronter. Ils 
reviennent également sur la question complexe de la liberté 
d’expression dans l’islam et en Occident et rappellent que « almost 
since political Islam captured Western media headlines in the late 1970s 
and until today, there has been an ongoing debate about the 
compatibility and incompatibility of  Islam and such democratic 
principles as freedom of  expression ».

Enfin, le dernier chapitre de l’ouvrage présente une étude portant 
sur la couverture médiatique du dixième anniversaire des attentats du 
11 septembre. D’une part, les auteurs analysent la couverture de cinq 
chaînes télévisées australiennes du 11 et 12 septembre 2011 et d’autre 
part, ils la complètent par la réalisation d’entretiens menés sous forme 
de focus groups avec des musulmans et de non-musulmans.  Les 
principaux résultats de cette recherche sont :

− une évolution notable dans la couverture du 11 septembre 
dans les médias australiens qui ne font plus référence à une menace 



26

islamique, mais se concentrent plutôt sur les victimes des attentats et 
les actions de commémoration, tout en proposant un discours plutôt 
axé sur la réconciliation, en particulier avec la population musulmane ;

− les deux groupes (les musulmans et non-musulmans) 
interrogés ont perçu une évolution dans le traitement médiatique du 11 
septembre et évoquent un traitement plus équilibré avec une 
couverture plus positive de l’islam et des musulmans. Toutefois, ce 
changement est moins marqué dans le groupe des musulmans, qui 
continue de percevoir une couverture qui favorise des représentations 
négatives de l’islam. Notons que les raisons de cette différence de 
perception entre les deux groupes, qui aurait certainement mérité une 
attention particulière, ne sont pas approfondies par les auteurs.

En 2016, Mertens et De Smaele dirigent l’ouvrage collectif  
Représentations of  Islam In The News. À cross-Cultural Analysis, qui ne 
s’intéresse plus seulement à la construction de l’islam en Occident, 
mais cherche plutôt à mettre au jour les similarités et les différences des 
systèmes de presse en et hors d’Europe. Les auteurs reviennent sur les 
schémas dominants de la représentation de l’islam ces dernières 
décennies : ils montrent le passage d’un “islam exotique” à un “islam 
menaçant” pour les valeurs et la sécurité européennes et insistent sur le 
monopole qu’ont les musulmans radicaux et violents sur la voix des 
autres musulmans. Un des chapitres revient sur le rôle du 11 septembre 
dans la montée de l’islam dans la presse, en particulier conservatrice, au 
Royaume-Uni. Celui-ci rappelle l’association qui se crée alors entre 
islam/musulmans et terrorisme, extrémisme, conflits et 
incompatibilités culturelles, dans des discours de catégorisation, de 
décontextualisation et d’altérisation. Après ces rappels, les auteurs se 
focalisent sur une comparaison entre pays. Ils montrent d’abord que, 
tendanciellement, s’opère une distinction entre l’islam dans les affaires 
intérieures et l’islam à l’international, ce dernier étant présenté comme 
d’autant plus violent et menaçant. Ils notent également que dans tous 
les pays de leur étude, les journaux conservateurs assument une 
posture plus hostile à l’islam que les journaux progressistes. Alors que 



27

les journaux de droite se focalisent plus sur les problèmes liés à l’islam 
local, la couverture à gauche s’intéresse davantage aux affaires 
internationales. Enfin, les auteurs pointent un double clivage dans la 
couverture : d’une part la ligne éditoriale (gauche-droite), d’autre part la 
culture nationale ; certains journaux de gauche sont ainsi plus proches 
de ceux de droite de leur pays que ceux de gauche chez leurs voisins 
européens.

Dans la même lignée, European Identity and the Representation of  Islam 
in the Mainstream Press, publié par Salomi Boukala en 2019, donne une 
analyse comparative de la représentation de la “menace islamique” dans 
les presses grecque, française et britannique en utilisant les cadres 
théoriques de l’analyse du discours et de l’argumentation. L’ouvrage 
montre la construction de l’identité européenne en opposition et en 
conflit avec l’identité musulmane. 

1.3 Les travaux francophones

Ces dernières années, la littérature scientifique sur le sujet en 
contexte francophone se développe également et propose de nouvelles 
perspectives, avec une focalisation sur la notion d’islamophobie.

Paru en 2005, L’islam imaginaire. La construction médiatique de 
l’islamophobie en France, 1975-2005 de Thomas Deltombe retrace 
l’évolution du traitement médiatique de l’islam en France de 1975 
jusqu’à 2005. Pour ce faire, l’auteur analyse dans un premier temps les 
journaux télévisés de 20h des deux chaînes nationales françaises 
(France 2, anciennement Antenne 2 et TF1) sur une période de vingt-
neuf  ans. Dans un deuxième temps, il effectue une analyse de 
différentes émissions et reportages proposés par des chaînes françaises. 
L’ouvrage a pour objectif  de montrer comment la question de l’islam 
en France a progressivement pris de l’importance dans les médias et 
quelles sont les étapes clés de cette médiatisation. La première, qui va 
du milieu des années 1970 à la fin des années 1980, s’intéresse à 
l’émergence de l’islam dans l’espace télévisuel français et montre 



28

l’articulation de deux phénomènes : la révolution iranienne de 1979 et 
l’immigration donnent une nouvelle visibilité à l’islam, lequel n’était que 
peu présent avant. L’auteur montre comment l’Iran devient la 
principale clé de lecture des journalistes pour parler d’islam, présenté 
désormais comme une menace pour l’Occident et réduit à ses 
dimensions radicales. La première affaire du voile de 1989 illustre assez 
bien cette tendance lorsque les journalistes désignent le voile par le mot 
« tchador », venu de l’Iran chiite pour qualifier le foulard d’une 
population d’origine maghrébine sunnite. L’auteur souligne également, 
en revenant sur le traitement médiatique de l’affaire Rushdie, la 
difficulté pour les journalistes de présenter les musulmans autrement 
que comme un bloc homogène tiraillé entre deux pôles : l’islam radical 
et l’islam modéré.

La seconde partie, de la fin des années 80 aux années 90, porte sur 
l’influence du contexte international, principalement la guerre du Golfe 
avec l’Irak de Saddam Hussein et la montée du FIS (Front Islamique 
du Salut) en Algérie. La rhétorique d’opposition « islam/Occident » se 
fait plus présente à l’écran et l’islamisme, qui est selon l’auteur de plus 
en plus confondu avec l’islam par les journalistes, devient le nouvel 
ennemi à combattre. L’auteur souligne d’ailleurs un brouillage 
conceptuel dans le vocabulaire des journalistes qui semblent confondre 
islam, islamisme, islamiste ou encore intégriste. La troisième partie porte sur 
l’émergence du terrorisme islamiste, désormais perçu comme une 
menace permanente pour l’Occident. Les attentats du 11 septembre 
2001 sont encore une fois considérés comme un point de bascule, à 
partir duquel se crée un continuum entre islam et violence et qui 
contribue à généraliser une suspicion à l’égard de cette religion. 
Parallèlement, l’islamophobie apparaît dans le débat médiatique et la 
question « faut-il avoir peur de l’islam » devient plus récurrente. 
L’auteur souligne d’ailleurs la difficulté inhérente au concept 
d’islamophobie, à savoir : délimiter ce qui tient de la critique 
parfaitement légitime de la religion musulmane et ce qui relève de la 
haine ou du mépris pour les musulmans.



29

De manière générale, cet ouvrage, qui s’inscrit dans un parti pris 
assumé par l’auteur, parvient à mettre en lumière plusieurs facteurs 
explicatifs dans le traitement médiatique de l’islam en France: 
l’influence de l’expérience coloniale en Algérie, le fonctionnement des 
médias eux-mêmes et plus précisément le passage à une ligne 
commerciale dans les chaînes d’information, marqué par une recherche 
croissante de sensationnalisme ainsi qu’une relation ambigüe voire une 
forme de connivence entre médias et politiques (les journalistes 
prennent conscience de la forte valeur informative de l’islam pour faire 
grimper à la fois l’audimat et indirectement les scores électoraux de 
certaines figures politiques). Tout au long de l’ouvrage, les journalistes 
font l’objet de critiques, accusés tantôt de faire le jeu de l’intégrisme en 
hypermédiatisant des affaires comme celle du voile, tantôt de ne 
refléter que leur propre conception de l’islam en négligeant la diversité 
de cette religion. Une des faiblesses de l’ouvrage est son imprécision 
méthodologique. L’auteur analyse un corpus très important de données 
dont il n’explicite pas la méthode de collecte ni les observables (mots, 
images, segments de discours…) et qui semble être construit de 
manière aléatoire pour satisfaire les besoins de l’enquête. Malgré 
l’intérêt de certains résultats, on peut encore souligner l’ambiguïté du 
titre, qui pourrait donner à penser que l’on traite de l’islamophobie 
comme notion de l’antiracisme alors que l’auteur traite des pratiques 
qu’il considère islamophobes, sans forcément interroger la notion.

En 2013 paraît l’ouvrage Islamophobie. Comment les élites françaises 
fabriquent le “problème musulman”, écrit par les sociologues Abdelalli 
Hajjat et Marwan Mohammed, qui proposent de faire le point sur le 
concept complexe d’islamophobie en s’intéressant à la fois au 
phénomène social qu’il caractérise qu’aux débats autour de la notion. 
En revenant tout au long de l’ouvrage sur les nombreux travaux 
portant sur l’islam et l’islamophobie, les auteurs tentent d’expliquer 
sociologiquement comment se développe l’islamophobie en France et 
comment cette notion apparaît comme la conséquence de la 
construction d’un « problème musulman ». L’ouvrage se divise en 5 



30

parties, dont la première porte sur la réalité de l’islamophobie vécue par 
la population musulmane ainsi que sur les outils de mesure du 
phénomène (statistiques ministérielles, recensement par le milieu 
associatif, enquêtes d’opinion, rapports…). Les auteurs montrent les 
difficultés inhérentes à l’évaluation de l’islamophobie, notamment liées 
à la pluralité d’expressions du phénomène, mais également au rapport 
complexe entre la catégorisation raciale et la religieuse.

Dans la seconde partie de l’ouvrage, les auteurs reviennent sur 
l’histoire du concept d’islamophobie et présentent les débats existants 
autour de sa définition. Très critiques envers les thèses défendues par 
certains intellectuels et personnalités médiatiques françaises (C. 
Fourest, F. Venner, P. Bruckner, etc.), ils s’appuient le plus souvent sur 
les travaux de Quillien, Quinet et Ben Ibrahim pour retracer l’origine 
du mot. Les deux auteurs montrent également les évolutions du terme 
et du phénomène et comment l’islamophobie passe d’une hostilité à 
l’égard de l’islam à une nouvelle forme de racisme touchant la culture 
et la religion des individus musulmans. En outre, l’ouvrage revient sur 
le processus de reconnaissance scientifique et institutionnelle du 
phénomène et permet de souligner qu’en dépit d’un élargissement de 
l’usage du terme islamophobie, il ne bénéficie toujours pas d’une 
définition claire. Un des objectifs des auteurs est d’ailleurs de proposer 
une définition du concept qui semble à la fois croiser et aller au-delà 
des différentes définitions existantes (comme idéologie, comme 
processus de racialisation/altérisation des musulmans, comme 
processus historique lié à la colonisation et enfin comme phénomène 
liant le genre et la sexualité). Ils définissent le concept comme « un 
processus social complexe de racialisation/altérisation appuyé » sur le 
signe de l’appartenance (réelle ou supposée) à la religion musulmane » 
et « dont les modalités sont variables en fonction des contextes 
nationaux et des périodes historiques. »

Dans la troisième partie, les auteurs montrent comment se 
construit, avec la participation des élites, ce qu’ils nomment « le 
problème musulman » en France et comment celui-ci découle du 



31

« problème immigré ». Contrairement à d’autres travaux (Bowen 2007) 
qui font régulièrement remonter le problème musulman à 1989 suite 
aux affaires du voile de Creil et des Versets sataniques, le présent ouvrage 
soutient que le problème se créée lors des grèves ouvrières de 1982 
dans l’industrie automobile. La construction du problème poursuit 
alors son évolution, notamment avec la première affaire du voile, pour 
se cristalliser en 2003-2004, moment de la seconde affaire du foulard et 
de l’instauration de la « nouvelle laïcité » (entendue comme « une 
reconfiguration de la division entre le public et le privé par le refus de 
l’expression de signes religieux “ostensibles” dans l’espace public et par 
l’intrusion dans l’intimité privée pour mesurer le respect des valeurs 
républicaines » (Hajjat et Mohammed 2013  : 145)). Ils indiquent 
également comment la politisation du problème musulman permet de 
faire converger des élites politiques et/ou intellectuelles de bords 
idéologiques très éloignés sur la question de l’islam, présentant ce 
dernier comme une menace pour la laïcité et la république. Outre les 
réactions politiques, les auteurs s’intéressent au rôle joué par les médias 
dans la construction du problème musulman, en postulant une logique 
de stigmatisation médiatique. Principaux vecteurs d’information et de 
connaissance de l’islam pour le grand public, les discours médiatiques 
ont donc été le principal champ d’étude de l’islamophobie. Toutefois, 
cette analyse des discours médiatiques n’est pas suffisante selon les 
auteurs, qui ouvrent la voie à de futures recherches en soulignant la 
nécessité de s’intéresser également aux conditions de production des 
discours par l’analyse des pratiques journalistiques. 

Afin de comprendre les représentations de l’islam et des 
musulmans, les auteurs reviennent dans la quatrième partie de 
l’ouvrage sur l’histoire politique et religieuse européenne. Faisant 
remonter historiquement l’hostilité à l’égard de l’islam au Moyen-âge, 
moment où l’Europe chrétienne lutte contre l’expansion de l’islam, ils 
montrent également comment s’est développé par la suite, en Europe, 
une pensée orientaliste participant à la racialisation de l’appartenance 
religieuse, et qui se perpétue aujourd’hui sous la plume de différentes 



32

personnalités caractérisées comme des « néo-orientalistes » (c’est-à-dire 
qui tendent « à homogénéiser et à essentialiser le monde “arabo-
musulman” comme s’il s’agissait d’une réalité unique »). Enfin, les 
auteurs se penchent sur la comparaison fréquemment faite entre 
antisémitisme et islamophobie, tous deux relevant d’une articulation 
entre race et religion. Les auteurs pointent les limites à cette analogie, 
notamment le fait que là où les juifs étaient suspectés de vouloir 
« s’auto-ségréguer et conquérir subrepticement le pouvoir politique et 
financier, les musulmans sont caractérisés par leur refus de se 
conformer aux valeurs libérales et laïques. Alors que les juifs étaient 
accusés de vouloir implanter une “nouvelle Jérusalem” en Europe, les 
musulmans sont accusés de vivre dans des communautés séparées et 
des “zone de non-droit” » (Hajjat et Mohammed 2013  : 183). 
Également, « si les juifs ne disposaient pas d’une législation 
antidiscrimination, les groupes ethniques qui composent les 
communautés musulmanes bénéficient de protections légales 
relativement efficaces » (Ibidem : 184).

La cinquième et dernière partie de l’ouvrage permet de mettre en 
lumière les difficultés rencontrées dans la reconnaissance de 
l’islamophobie comme problème public dans la société française, y 
compris au sein des associations militantes antiracistes. Les auteurs 
rappellent d’abord la difficulté de reconnaître l’islamophobie dans le 
contexte français où il existe un certain rejet du religieux et où l’islam 
serait « frappé du sceau de l’illégitimité ». Ensuite, outre cette première 
barrière, ils pointent les tentatives de disqualification de la lutte contre 
l’islamophobie en France, celle-ci équivalant pour certains à accepter 
une forme de connivence avec l’intégrisme religieux. Si ces tensions 
existent dans les milieux politique et médiatique, les auteurs montrent 
qu’elles sont également présentes dans le milieu militant antiraciste au 
sein duquel la reconnaissance de l’islamophobie divise. En conclusion, 
l’islamophobie demeure une notion très critiquée en France et, si 
l’ouvrage mentionne une évolution positive de la reconnaissance du 
phénomène et de la lutte contre ce dernier, la postface indique un 



33

mouvement paradoxal. D’un côté une augmentation de l’islamophobie, 
principalement à la suite des attentats de 2015 et, d’un autre côté, 
l’avancée de la légitimation de la lutte contre l’islamophobie.

Nous devons encore mentionner le projet d’envergure «  Islam, 
objet médiatique », mis en ligne en 2016 grâce à la collaboration entre 
Moussa Bourekka (2016) (du think tank Barcelona Center for 
International Affairs) et l’agence Skoli, spécialisée dans le traitement et 
la visualisation de données. Ce projet français présente des analyses 
quantitatives de plus de 40 000 articles traitant de l’islam tirés de trois 
titres de presse : Libération, Le Monde et Le Figaro, entre 1997 et 2015. 
Inspirée des travaux de Saïd et de Deltombe, cette étude a surtout 
cherché les biais négatifs affectés à la représentation de l’islam dans la 
presse française. Par l’observation des événements au cours desquels 
ces discours surgissent, par l’analyse du cadre voire de l’orientation des 
débats qui les contextualisent, le projet visait à établir une vision 
globale et évolutive du traitement médiatique du «  problème 
musulman » ou des clichés orientalistes liés à l’islam. Dans la mesure où 
il présente les résultats quantitatifs sans retour au corpus et sans lien 
avec un état de l’art, il est difficile de comprendre la valeur de ces 
résultats. Cependant, les fréquences des termes et les co-occurrents 
d’islam peuvent nous donner une idée des sujets les plus traités par les 
médias français dans la période de référence. Prévisiblement, l’agenda 
médiatique est guidé par la récurrence des polémiques liées au voile, 
aux attentats et à l’islam radical et politique. Il faut encore préciser que 
ces résultats n’ont pas fait l’objet d’une évaluation par les pairs par le 
biais d’une publication académique.

Un autre axe important des travaux sur l’islam ces dernières années 
concerne l’impact des attentats sur les constructions discursives de 
l’islam dans les médias. Les relations entre médias et terrorisme ont fait 
l’objet de nombreux travaux qui ont permis de montrer que ces 
évènements viennent bouleverser les discours médiatiques et les 
pratiques journalistiques. Un des enjeux du discours médiatique lors de 
la survenue d’événements terroristes consiste en la qualification des 



34

auteurs des faits. Les travaux d’Isabelle Garcin-Marrou et Isabelle Hare 
ont permis de rendre compte d’une évolution dans la nomination, en 
montrant que les terroristes ne sont pas désignés de la même façon 
selon qu’ils sont étrangers ou citoyens de la nation touchée. Si dans le 
premier cas l’appartenance des terroristes à l’islam radical est affichée 
sans détour (« les fous d’Allah »), dans le second il devient plus 
complexe pour les journalistes de se référer à la figure « archétypale » 
du terroriste islamiste (Garcin Marrou et Hare, 2018), car il s’agit de 
terrorisme endogène. Dans ce cas, les actes commis sont considérés 
comme un problème politique et social interne à la nation, et la 
délégitimation de ces actes « ne peut plus simplement passer par le 
filtre de l’altérité et de l’islamisation » (Ibidem). Toutefois, d’autres 
travaux ouvrent une voie de nuance à ces conclusions en soulignant 
que parmi les champs lexicaux dominants pour désigner les terroristes 
figurent ceux de l’islam, de la religion, de l’immigration et du conflit 
(Landivar, Ramillien, Dell’Omodarme, 2016).

Comme le montrent différentes contributions (Lefébure, Roche et 
Sécail 2018; Niemeyer 2018), les événements terroristes modifient les 
pratiques des journalistes, notamment avec la survenue d’un 
journalisme d’empathie suite aux attentats de novembre de 2015 et de 
2016 à Nice et Bruxelles. Cette forme particulière de journalisme 
témoigne de la difficulté à conserver distance et objectivité suite à la 
proximité à la fois géographique et émotionnelle avec les événements 
(Niemeyer 2018). Le contexte exceptionnel des attentats bouleverse 
également les fonctions dans les rédactions où des journalistes 
prennent part à des discussions, des choix, desquels ils se tiennent 
normalement à l’écart (Ibidem). 

Les attentats commis au nom de l’islam représentent en outre un 
sujet propice aux accusations d’amalgame entre islam et terrorrisme 
(Doury 2003). L’amalgame est « le plus souvent défini comme un 
rapprochement illégitime » (Ibidem) et possède une « portée 
pragmatique de disqualification » (Matar et Chauvin-Vileno 2006). Il 
peut également être entendu comme le fait de présenter « comme lié, 



35

participant d’une même nature, ce qui peut ne comporter qu’une 
ressemblance ou des liens superficiels ou accidentels » (Oléron 1993). 
Matar et Chauvin-Vileno (2006), qui ont analysé le traitement 
médiatique des attentats du 11 septembre dans trois quotidiens français 
(Le Monde, Libération et Le Figaro), constatent « des associations 
récurrentes qui gravitent autour d’une formule en voie de stabilisation - 
"terrorisme islamiste (islamique) " ». Cet amalgame singulier, appelé 
« islamalgame », désigne « non seulement le procédé argumentatif  
localisé de l’amalgame, mais les avatars lexicaux et discursifs d’un 
phénomène diffus et implicite, l’assimilation plus ou moins marquée et 
délibérée entre terrorisme et islam ainsi que les chaînes associatives 
variées qui gravitent autour » de ces formules (Matar et Chauvin-Vileno 
2006 : 1).

De manière générale, les évènements terroristes constituent des 
moments clés dans le débat public sur l’islam, sans toutefois négliger 
l’influence d’autres événements, comme les caricatures danoises ou le 
meurtre de Théo Van Gogh, qui ont également contribué à l’évolution 
du débat. Torrekens, Jacobs et Vanparys (2013) ont montré que tous 
les évènements terroristes n’affectaient pas le débat sur l’islam de la 
même manière. À titre d’exemple, si la problématique de 
l’islamophobie et du racisme a été particulièrement attisée par l’affaire 
des caricatures, le 11 septembre et le meurtre de Théo Van Gogh, celle 
relative à l’immigration et aux droits des musulmans n’a été que peu 
affectée par ces évènements. Cette étude permet également, en 
contrastant avec l’intuition selon laquelle les attentats islamistes 
perpétrés en Occident auraient affecté négativement le ton débat sur 
les musulmans et l’islam, de montrer que ce débat ne s’est pas 
considérablement dégradé même sous l’effet de ces évènements 
commis au nom de l’islam (Ibidem).

Nous devons encore mentionner le travail d’Elisa Minsart paru en 
2022 sur la couverture de l’islam dans le journal belge francophone La 
Libre Belgique, intitulé Gestion médiatique de l’islam  : la complexité du «  bien 
faire  ». Le point de départ de l’étude est la croyance, très répandue, 



36

selon laquelle les médias seraient responsables d’une représentation de 
l’islam systématiquement négative, véhiculant une image réductrice, 
essentialisante et altérisante de la religion et de ses croyants. Le corpus 
de 88 articles étudiés par Minsart, qui couvre l’année 2020, a été 
constitué à partir d’articles contenant les mots musulman et/ou islam. Un 
deuxième corpus de 44 articles est constitué par des articles d’opinion 
(cartes blanches, éditoriaux). Ces deux sous-corpus sont analysés par 
une analyse de contenu, c’est-à-dire une étude basée sur des contenus 
manifestes du discours médiatique. Les résultats de l’étude sont les 
suivants : 

− La représentation de l’islam politique est dominante dans 
l’actualité événementielle (57%), par rapport à l’islam comme religion 
(27%) et comme fait culturel (16%). Cette présence de l’islam politique 
est moindre dans le sous-corpus d’articles d’opinion.

− Dans le sous-corpus 1, le terrorisme occupe 47% de la 
couverture, suivi de loin (avec 9%) par des faits de racisme et de 
discrimination, l’organisation du culte (7%) et le port du voile (6%). 
L’extrémisme occupe également 23% des articles d’opinion, suivi par 
les caricatures du prophète (18%), la discrimination (11%), l’intégration 
(8%) et le port du voile (7%).

− Au niveau du lexique, l’étude observe une grande prudence 
dans le traitement du terrorisme, avec notamment une dissociation 
entre le terrorisme islamiste et l’islam/les musulmans : « dans la quasi-
totalité  des articles sur la thématique du terrorisme, hormis 
l’appellation “État islamique”, aucun lien n’est établi avec l’“islam” ou 
le(s) “musulman(s)”. Dit autrement, s’il n’y avait pas eu “islam” dans 
“État islamique”, la quasi-totalité des articles sur le terrorisme 
n’auraient pas fait partie du sous-corpus » (Minsart 2022 : 54).

− Les articles représentent les musulmans comme les premières 
victimes du terrorisme ainsi que comme un groupe très hétérogène à 
l’identité plurielle. Pour leur part, le terrorisme et l’islamisme sont vus 
comme des menaces face auxquelles il est urgent d’agir. 

− L’auteure observe dans la couverture de La Libre un «  biais 



37

positif  » (Ibidem  : 88), une «  “volonté” de défaire tout lien entre 
l’islam/les musulmans d’une part, et le terrorisme islamiste d’autre 
part  » (Ibidem : 62), au point que la question de l’amalgame coupe 
court à tout débat et rend illégitimes les critiques émises en dehors des 
communautés musulmanes.

Cette revue de la littérature nous permet de constater l’intérêt que 
les chercheurs portent à la couverture médiatique de l’islam dans les 
pays occidentaux. Globalement, elle reste dans la voie tracée par la 
recherche pionnière d’Edward Saïd, à savoir une analyse et une 
déconstruction des clichés orientalistes qui pèsent sur les musulmans, 
quitte à le montrer sur des petits corpus triés sur le volet. Plus 
récemment, des études quantitatives, basées sur des analyses de 
contenu ou de discours, apportent des données plus nuancées et plus 
ciblées, comme l’identification des moments de rupture dans la 
représentation de l’islam, le rôle des experts pas toujours formés, la 
différence de couverture entre les musulmans « d’ici  » et de l’étranger 
et, enfin, le contraste entre journaux de gauche versus de droite ou 
encore presse de référence versus presse populaire. Au-delà, rares sont 
les études qui adoptent une posture heuristique et réussissent à 
montrer quels sont les débats, les contre-discours, les interdiscours qui 
construisent l’image de cette religion. Plusieurs académiques pointent 
par ailleurs le manque d’études qui croisent des données textuelles avec 
des entretiens, qui pourraient éclairer les pratiques journalistes et nous 
renseigner sur les débats (ou l’absence de débats) qui président à la 
mise en mots de l’actualité touchant à l’islam et aux musulmans.

Notre étude veut donc faire un apport à cet état de l’art en 
s’intéressant à la manière dont la presse francophone belge parle de 
l’islam, tout en croisant ces résultats avec des entretiens dans lesquels 
les journalistes qui ont produit la plupart du corpus analysé 
réfléchissent à leurs pratiques d’écriture et de sélection de 
l’information. Pour ce faire, nous avons collecté un grand corpus de 
presse que nous analysons à l’aide de la linguistique de corpus, c’est-à-
dire en utilisant des logiciels de textométrie capables de nous guider 



38

dans l’analyse d’une masse de textes considérable. Les entretiens avec 
les journalistes ont été réalisés après l’analyse textuelle, de manière à 
pouvoir éclairer les pratiques d’écriture, par l’entremise d’une analyse 
qualitative thématisée.

 
2. Corpus et méthodes

Le corpus «  Islam*  » rassemble 16.074 articles tirés des trois grands 
quotidiens belges généralistes de langue française (La Dernière Heure/Les 
Sports, La Libre Belgique et Le Soir) et du premier hebdomadaire d’information 
en Belgique francophone (Le Vif/L’Express, actuellement Le Vif). Le choix 
de ces titres au grand tirage nous permet de constituer un bon 
observatoire des représentations médiatiques dominantes de l’islam 
dans la presse écrite.

Tous les articles, en texte intégral, comportant le mot islam et ses 
dérivés morphologiques (islamique, islamisme, islamophobie, etc.) ont été 
sélectionnés et importés depuis les plateformes Europresse et GoPress 
entre le 1er janvier 2014 et le 31 décembre 2018 de façon à englober, 
sans s’y réduire, les attentats terroristes sur le sol belge et européen. 
Nettoyé5, lemmatisé et encodé, le corpus compte plus de 9 millions 
d’occurrences6. Il a été partitionné selon le journal et l’année grâce à 
des métadonnées chronologiques, éditoriales et relatives aux auteurs 
(lorsque les articles sont signés). Cette dernière métadonnée nous a 
permis d’identifier les auteurs ou auteures les plus représentatives pour 
réaliser les entretiens.

Nombre de textes Nombre d’occurrences

La Dernière Heure 3007 1 233 265

La Libre Belgique 6018 3 409 723

Le Soir 5755 3 509 717

Le Vif/L’Express 1294 1 464 516

TOTAL 16 074 9 617 221

Tableau 1: Composition du corpus « Islam* » par journal



39

2.1 Outils textométriques

Face à l’ampleur du corpus, une méthode d’analyse de données 
textuelles a été mise en place. Pour ce travail, nous avons utilisé 
plusieurs logiciels d’analyse textuelle assistée par ordinateur : 
Hyperbase, Iramuteq et TXM7, qui ont des fonctionnalités 
complémentaires qui seront détaillées plus bas. Ces outils permettent 
d’identifier des unités lexicales ciblées par le chercheur et de leur 
attribuer un sens discursif  par la prise en compte du cotexte (c’est-à-
dire le contexte immédiat du mot). Par exemple, les mots islam, voile ou 
islamophobie ne sont pas seulement quantifiés, ce qui apporterait peu de 
données utiles, mais observés dans leurs associations à d’autres mots, 
dont la fréquence peut nous renseigner sur le sens que ces mots 
acquièrent en discours. L’idée sous-jacente est que le sens des mots 
(simples ou complexes) n’est pas donné d’avance, mais émerge par les 
associations avec d’autres mots et par les connotations culturelles qui 
leur sont attachées. Le regard du chercheur est ici fondamental pour 
restituer des informations contextuelles qui ne sont pas explicitement 
contenues dans la surface textuelle. L’un des enjeux pratiques de la 
textométrie est précisément de permettre le passage entre le texte, 
considéré dans sa matérialité linguistique, et le sens historico-politique.

Concrètement, les logiciels d’analyse de données textuelles repèrent, 
comptent et indexent systématiquement toutes les unités textuelles 
jugées pertinentes pour ensuite les classer, les hiérarchiser et les 
associer à des indices statistiques. Il s’agit, après le dénombrement de 
tous les traits linguistiques du texte, de révéler ceux dont le degré 
d’utilisation (surutilisé ou sous-utilisé) caractérise une partie du corpus 
par rapport à l’ensemble8.

La textométrie tient sa force première du traitement quantitatif, 
mais elle ne s’y limite cependant pas. Au contraire, elle est une méthode 
de lecture qui incarne le dépassement de l’opposition entre quantitatif  
et qualitatif9. Les logiciels permettent de partir d’une lecture statistique 



40

du lexique pour revenir systématiquement au texte, par la fonction 
« concordance » qui donne à lire l’ensemble des passages contenant une 
forme demandée et de consulter le corpus d’extrait en extrait. Les listes 
de fréquences sont ainsi aisément recontextualisables. 

L’usage de la textométrie pour l’analyse du discours médiatique se 
trouve justifié par le fait que le sens des discours naît de la redondance 
ou au contraire de la rareté, de la présence ou de l’absence de mots, 
supports des idées, mais également au fondement des images, des 
identités et des représentations socio-politiques.  

Dans ce travail, nous mettons les mots en italiques lorsqu’ils sont 
utilisés de manière métalinguistique (par exemple « le mot islamophobie ») 
et entre guillemets lorsqu’il s’agit de citations du corpus. Lorsqu’on 
parle d’islam, par convention, on utilise la minuscule pour désigner la 
religion et la majuscule pour désigner la civilisation. Étant donné 
l’ambiguïté de la plupart des énoncés, où l’on peut faire allusion aux 
deux à la fois, nous avons tout uniformisé en minuscule, sachant 
qu’une bonne partie des occurrences renvoie au fait religieux au sens 
large.

Les outils de classification et d’exploration

Sur un corpus partitionné (selon le journal ou la date) comme le 
nôtre, l’un des premiers questionnements portera sur la proximité ou la 
distance linguistique entre les différents ensembles textuels. Deux outils 
seront principalement convoqués pour ce type d’analyse : 
premièrement l’analyse factorielle des correspondances (Benzécri 
1980), qui considère la distribution de l’ensemble du vocabulaire du 
corpus en fonction des différents textes qui le composent et permet de 
donner un aperçu de la structuration de l’information principale du 
corpus. Outil exploratoire, l’analyse factorielle des correspondances 
permet de rendre compte d’une structuration chronologique par 
exemple, ou d’une structuration par organe de presse, par journaliste, 
par parti pris idéologique, etc. Deuxièmement, la classification peut 



41

s’opérer par une analyse arborée qui permet de calculer la distance 
linguistique entre les différents textes du corpus (Mayaffre & Luong, 
2003). Rassemblés le long des mêmes branches, les textes manifestent 
des proximités linguistiques et sémantiques ; éloignés entre eux, ils 
signalent des caractéristiques discursives très différentes.

Les outils de caractérisation

La fonction de caractérisation la plus éprouvée en textométrie est le 
calcul des spécificités (Lebart et Salem 1994). Il s’agit, par le 
décompte exhaustif  de toutes les unités textuelles d’un corpus, de 
repérer les formes remarquables (en termes quantitatifs) d’une partie 
par rapport à l’ensemble. Les spécificités ainsi établies peuvent être 
considérées comme les mots clefs d’un ensemble de textes (par 
exemple tous les textes d’un journal ou tous les textes d’une année).

Les logiciels de textométrie proposent également des graphiques 
de distribution de mots, selon leur degré de surutilisation ou de sous-
utilisation dans les différents sous-ensembles qui composent le corpus. 
Ces données peuvent être fournies en fréquences absolues, en 
fréquences relatives ou en indice de spécificité (écart réduit).

Les outils de contextualisation

Souvent informatifs, les traitements des occurrences seules (comme 
ceux mentionnés ci-dessus) réclament néanmoins à être prolongés pour 
mener à l’interprétation. Puisque le sens ne naît qu’en contexte (Rastier 
2001), le concordancier (Pincemin et al. 2006) nous permet de 
visualiser le mot pivot avec son cotexte gauche et droit, cotextes qui 
participent à sa sémantisation. Il permet de lister et de trier tous les 
passages contenant un mot choisi pour en produire une interprétation 
contrôlée, dans le cadre de ses contextes d’emplois attestés en corpus. 
Aussi la textométrie autorise-t-elle la lecture traditionnelle des textes, 
qu’elle contribue à rendre systématique et exhaustive.



42

L’analyse des co-occurrences est l’outil d’interprétation principal, 
car elle permet d’objectiver le co(n)texte dans lequel les unités lexicales 
font sens (Guaresi 2015). La co-occurrence c’est «  la co-présence 
matérielle et statistiquement significative de deux items au sein d’une 
fenêtre textuelle définie » (Guaresi 2016 : 1), mais c’est également une 
paire de mots porteuse de sens : les deux items de la paire co-
occurrentielle se sémantisent mutuellement là où le mot seul demeure 
souvent facteur d’ambiguïté10.

Dans sa dimension généralisée, le traitement de la co-occurrence 
permet d’établir les structures sémantiques sous-jacentes des corpus. Si 
l’on veut bien admettre que le sens d’un mot peut être objectivé à partir 
de l’étude de ses contextes d’emploi et donc de ses associés privilégiés, 
alors on comprendra que la formalisation des profils co-occurrentiels 
de plusieurs centaines de mots laissent apparaitre la trame sémantique 
saillante des corpus et nous instruisent sur les cadres du discours 
journalistique. Concrètement, pour le calcul de ces pôles co-
occurrentiels, nous avons eu recours à une classification hiérarchique 
descendante, implémentée dans le logiciel toulousain Iramuteq 
(Ratinaud et Marchand, 2012)11. Cette méthode, inspirée d’Alceste et 
des travaux de Reinert (1983), permet d’établir des classes de 
vocabulaire, aussi stables et homogènes que possible, rendant compte 
des « mondes lexicaux » des corpus. Les classes lexicales issues de la 
classification sont composées des formes significativement co-
occurrentes. Une classe de vocabulaire est formée et distinguée des 
autres lorsque l’inertie interclasse la plus importante est atteinte, c’est-à-
dire lorsque la « meilleure partition » est effectuée. Pour le dire 
autrement, les mots rassemblés au sein d’une même classe ont un profil 
co-occurrentiel similaire entre eux et aussi différent que possible des 
mots d’une autre classe.

Les segments répétés du corpus, à savoir des unités fortement 
récurrentes constituées de plusieurs formes répétées ensemble et dans 
le même ordre (Salem 1986), peuvent aussi être de puissants outils de 
contextualisation (et de caractérisation d’une partie du corpus par 



43

rapport à une autre). Calcul éprouvé en lexicométrie, le décompte des 
segments répétés permet, dans nos travaux, de mettre au jour les 
collocations ou les cotextes immédiats les plus significatifs, d’un point 
de vue statistique, du mot pivot islam. Loin d’être anecdotiques, ces 
syntagmes figés et répétés revêtent une importance d’ordre sémantique, 
le sens naissant toujours en co(n)texte.

2.2 Entretiens

Parallèlement au corpus médiatique, un autre corpus a été produit 
en conduisant des entretiens avec des journalistes, dans le but de 
mettre au jour leurs représentations de la couverture médiatique. Le 
but de ces entretiens était ainsi de recueillir les impressions des acteurs 
sur la manière dont les médias d’information parlent d’islam. Ce 
discours n’est pas considéré comme un reflet du réel, mais comme un 
répertoire de représentations liées à la place sociale des acteurs : les 
journalistes parlent de leur pratique et réfléchissent à leurs routines 
professionnelles à la fois qu’elles les justifient. Les entretiens 
permettent de matérialiser une circulation de représentations 
concurrentielles sur la couverture de l’islam, qui serait objective pour 
les uns, biaisées pour les autres ou encore justement critiques pour 
certains. Ce corpus d’entretiens a été codifié à l’aide d’une grille 
d’analyse permettant d’identifier les arguments et thèmes qui 
structurent le discours de chaque groupe d’acteurs.

3. Résultats de l’analyse textuelle

La liste des mots les plus fréquents (dépourvue de mots outils et 
adverbes) offre un aperçu global du corpus. On y trouve plusieurs 
réseaux lexicaux : conflits géopolitiques, situation de l’islam belge et 
violence. Cette première liste confirme que le référent d’islam est 
multiple et ancré dans des contextes très différents, même si le champ 
notionnel du terrorisme est dominant. L’hétérogénéité du référent est 



44

renforcée par les déclinaisons du mot islam avec des suffixes, 
notamment islamique et islamiste.

 
Tableau 2 : Liste des lemmes les plus fréquents du corpus (fréquences absolues) 

La progression chronologique du mot islam dans le corpus montre 
que pour tous les journaux, les années 2015 et 2016 sont des moments 



45

de surutilisation du mot. La Libre, Le Soir et Le Vif augmentent très 
significativement leur usage dans ces années-là au regard de l’usage 
statistiquement attendu.

 
Figure 1 : Distribution (en fréquences absolues et en indices de spécificité) du 

lemme islam par année

Ce pic de fréquence s’explique par l’actualité, dominée en Belgique 
comme dans le reste de l’Europe par une série d’attentats islamistes 
commis sur le sol européen. Dans l’actualité belge francophone, les 
événements qui ont lieu sur le sol français sont souvent vécus comme 
locaux ; ainsi les attentats contre la rédaction de Charlie Hebdo 
(7/01/2015) et celui du Bataclan (13/11/2015) occupent une place 
primordiale dans la couverture belge (figure 2), ce qui explique la 
surutilisation du terme islam. Ceci confirme les résultats de Bourekka 
(2016) sur le corpus français 1997-2015, ainsi que de Baker, 
Gabrielatos et McEnery (2013) dans le corpus britannique, à savoir le 
fait que les occurrences d’islam (mais aussi de musulman) augmentent à 
des périodes d’attentats sur le sol local (Figure 2).

Le pic de 2015 est suivi par celui, moins grand, de 2016, année des 
attentats de Bruxelles (22/3/2016). Cependant, ces calculs ne nous 
disent pas dans quel sens le mot est utilisé ni dans quels types de 
discours il s’insère. Le tableau des co-occurrents d’islam par année 
(Tableau 3) montre des différences chronologiques :



46

Figure 2 : Surutilisation de Charlie Hebdo et de Bataclan dans la presse 
belge en 2015 (en fréquences absolues)

Tableau 3 : 20 premières co-occurrences d’islam par année



47

Le tableau des co-ooccurrents montre que l’année 2015 traite 
beaucoup d’islam, mais sous un certain angle. En effet, ce ne sont pas 
tant les attentats qui occupent l’attention journalistique (nous y 
reviendrons dans la section « Islam et attentats ») que les débats sur les 
caricatures et la représentation picturale du prophète dans le monde 
occidental, et plus particulièrement dans des pays de tradition laïque 
(France et Belgique). Aux co-occurrences d’islam en 2015, on voit bien 
la focalisation sur les « caricatures » (+12) et sur le « prophète » (+31), 
alors que les années précédentes et suivantes la question ne se pose pas. 
La question des caricatures conduit à celle de l’amalgame et à une 
réflexion sur l’histoire et la nature de l’islam comme dogme. L’année 
2016 est dominée par la discussion sur la «  compatibilité  » de l’islam 
avec les « valeurs » occidentales et la «  laïcité », alors que 2017 dévoile 
les solutions qui émergent en Belgique : formation des imams, création 
d’un institut, discussions avec l’Exécutif  des musulmans de Belgique. 
L’année 2018 montre un retour aux conflits géopolitiques liés aux pays 
musulmans. Quoi qu’il en soit, le tableau montre une rupture en 2015 
liée à la particularité de l’attentat à Charlie Hebdo, qui relance le débat 
sur la compatibilité de l’islam avec les démocraties libérales et la 
recherche de solutions. Pour rappel, cet attentat a eu lieu à la suite de la 
publication de dessins parus dans le journal satirique au sujet de l’islam, 
jugés blasphématoires par des croyants et surtout par plusieurs 
gouvernements de pays musulmans.

3.1 Analyse des cadrages thématiques

Dans cette section, nous étudierons la couverture à travers une 
analyse du cadrage médiatique (Iyengar 1991, Gamson 1992 et Entman 
1993). La notion de cadrage renvoie à la manière dont les journalistes 
transforment les faits en événements médiatiques en privilégiant 
certains angles, en choisissant un lexique, des images, en sélectionnant 
certaines informations et pas d’autres. Ce processus de sélection, de 
contextualisation, de nomination et de mise en récit produit les cadres 



48

médiatiques (media frames), qui fonctionnent comme des «  schémas 
d’interprétation destinés à structurer de manière intelligible et 
cohérente l’ensemble des stimuli auxquels nous sommes exposés  » 
(Marty 2015 : 41). Les cadres médiatiques constituent un répertoire 
limité qui découle des routines journalistiques, et particulièrement des 
sources privilégiées par les journalistes pour contextualiser l’événement 
et donc aussi de la capacité de certaines sources à accéder aux 
journalistes. L’identification des cadres est réalisée grâce au logiciel 
Iramuteq. 

La littérature pointe que la couverture médiatique de l’islam en 
Europe revêt des caractéristiques particulières depuis la Révolution 
iranienne (Deltombe 2007) et, plus encore, depuis les attentats du 11 
septembre 2001 (Saïd 2008). Celle-ci serait fortement liée aux conflits 
géopolitiques au Moyen-Orient (Poole 2002) et se déclinerait sur un 
répertoire de thématiques limité (Ahmed & Matthes 2016) : association 
entre islam et terrorisme, victimisation des femmes musulmanes, 
lecture culturaliste des problèmes liés à l’immigration depuis les pays 
musulmans. Dans ce qui suit, nous allons confronter ces données à 
notre propre corpus et en décrivant les cadres privilégiés dans la 
couverture.

3.1.1 Panorama thématique général

Appliquée au corpus «  Islam*  », la classification hiérarchique 
descendante d’Iramuteq discrimine 10 classes, représentées par le 
dendrogramme suivant (figure 3). Le graphique situe la division la plus 
importante, ou la plus grande hétérogénéité, entre deux groupements 
séparant les classes 1, 7 et 9, d’une part, des classes 10, 8, 4, 5, 4, 3 et 2 
d’autre part. L’opposition entre ces deux grands pôles peut être lue 
comme une structuration du corpus autour de deux grands cadrages : 
traitement géopolitique et conflictuel de l’islam versus tout le reste. Ce 
second pôle est donc plus hétérogène.

 



49

Figure 3 : Classification hiérarchique descendante - Corpus « Islam* » 

La liste des mots visibles sur la figure 3 montre les items lexicaux 
qui ont contribué à l’élaboration de chacune des classes. Il est aussi 
possible de zoomer sur chaque classe pour consulter de façon 
exhaustive les segments caractéristiques de chaque ensemble (repérés 
par un calcul de Chi212) de façon à saisir finement le cadrage opéré.

Les classes 1 et 7 concernent le traitement géopolitique de l’islam 
: la première dans le contexte des guerres au Moyen-Orient, la seconde 
dans le cadre du conflit israélo-palestinien. Dans la classe 1, 
principalement dans le cadre de la guerre entre l’État islamique et les 
forces chiites irakiennes et syriennes ainsi que les forces kurdes 
sunnites, le discours est militaire et géostratégique. La classe 7 procède 
également d’un cadrage géopolitique ; il s’agit essentiellement des 
accords ou, au contraire, des tensions et des reprises d’hostilité entre 



50

les divers acteurs impliqués dans le conflit. Dans les deux cas, pour la 
classe 1 ou 7, les faits militaires, diplomatiques ou géostratégiques sont 
énoncés avec une médiation journalistique minimale. Focalisés sur la 
description d’événements, les articles citent explicitement leurs sources 
(militaires, institutions ou agences de presse). C’est ainsi à la fois une 
impression de neutralité et d’impartialité qui est visée. Ces classes 
peuvent s’apparenter à de «  l’information-service » internationale pour 
reprendre la catégorie que Bousquet (2014 : 21) a développé pour 
l’infranational, c’est-à-dire « un type d’information factuelle, issue d’une 
source la légitimant sans qu’aucune instance éditoriale n’intervienne sur 
le fond de son contenu et donnant à son récepteur des éléments lui 
permettant d’agir dans des domaines économiques, sociaux ou 
culturels », comme dans l’exemple suivant :

1.     844 djihadistes tués autour de Mossoul et Kirkouk. 
L’armée irakienne a annoncé lundi que les forces loyalistes, qui 
resserrent l’étau autour de Mossoul, ont repris près de 80 
villages autour de la deuxième ville d’Irak, « capitale » du 
groupe État islamique (EI) depuis deux ans et demi (« 844 », 
La Libre Belgique, 25 octobre 2015).

Liée à ces deux aspects, la classe 9, la plus importante du corpus 
(12,9% des segments textuels), est consacrée aux attentats terroristes 
sur le sol européen, mais pas seulement. Les extraits caractéristiques de 
la classe sont consacrés à des attentats en Turquie ou en Irak, par 
exemple. Dans cette classe de mots, la médiation journalistique est 
également mise au second plan, derrière un cadrage routinier autour de 
l’évocation du nombre et de l’état des victimes, l’identification des 
auteurs des attentats et la revendication des actes par une organisation 
terroriste.

Dans le deuxième regroupement des classes, la numéro 10 traite des 
politiques nationales en Europe (France et Allemagne en particulier) 
dans un contexte électoral. Elle se focalise sur la compétition électorale 



51

entre les principaux acteurs du jeu politique, comme l’indique le lexique 
désignant les chefs de gouvernement et de partis français et allemand 
(« Sarkozy », « Hollande », « Merkel ») entre 2014 et 2018, ainsi que le 
vocabulaire des élections («  tour  », «  scrutin  », «  campagne  », 
« score »...). Seule particularité dans notre corpus, ce cadrage est axé sur 
les partis d’extrême droite, présentés comme anti-islam, sur leurs 
stratégies politiques et le plus souvent sur leurs réussites :

2.     [...] de gauche comme de droite en se divisant et en 
montrant leurs dissensions, font le jeu du FN. Le parti de 
Marine Le Pen en profite puisque les « 4 i » qui fondent sa 
stratégie (immigration, insécurité, islam, intégration) sont 
aujourd’hui récupérés par les partis traditionnels (« Toutes les 
mesures n’ont pas été prises », Le Soir, 18 juillet 2016).

3. L’AfD se métamorphose lentement en bras parlementaire 
des agitateurs de l’extrême droite, prévient Bernd Riexinger, 
coprésident du parti Die Linke, gauche radicale. Le succès des 
protestataires inquiète le camp conservateur d’Angela Merkel, 
qui semble tétanisé par ce mouvement anti-islam 
(« L’Allemagne se lève contre le racisme », Le Soir, 7 janvier 
2015).

La classe 8, quant à elle, traite des rouages institutionnels et 
judiciaires d’affaires liées à l’islam. Là encore, l’énonciation 
journalistique est limitée et les énoncés de cette classe se résument à 
décrire factuellement les actions des différents acteurs et parties 
(« Wallonie », « commission », « avocat », « juge ») :

4. D’après elle [Bea Cantillon], si des jeunes prennent les 
armes c’est aussi dû aux problèmes sociaux et économiques. 
« Le développement économique joue un rôle très important 
pour des jeunes d’origine immigrée qui ont peu de perspectives 



52

d’avenir, qui affrontent frustration sur frustration » (« Bea 
Cantillon. "Les premières réactions de la démocratie sont plutôt 
de nature à me rassurer" », Le Soir, 10 janvier 2015). 

La classe 6, regroupant 11,6% des segments classés, est consacrée 
au cadrage socio-économique européen, mais également 
international. Les questions de relations intercommunautaires sont 
évoquées sur le fond plus large des crises et des situations économiques 
structurelles des États. Les problématiques se font moins religieuses 
que socio-économiques et politiques («  financier  », «  chômage  », 
« intégration », etc.), l’islam est ici une donnée sociologique. 

La dernière classe de ce pôle, la 5, traite enfin de la question de la 
compatibilité entre le religieux et l’État de droit ainsi qu’avec les 
valeurs occidentales, comme la liberté d’expression ou la laïcité : 

5. La question du religieux est donc revenue brutalement dans 
nos sociétés occidentales. La religion musulmane et sa culture 
politique menacent-elles nos démocraties ? Faut-il renforcer 
l’arsenal juridique pour protéger la laïcité de l’État ?  Faut-il 
évacuer le religieux de la vie publique ? (« Le religieux doit être 
l’allié de la laïcité », La Libre Belgique, 12 avril 2016)

6.  Une presse plurielle, la liberté d’expression, le droit à la 
différence, ce sont ces valeurs fondatrices de notre démocratie 
qui ont été attaquées par les trois terroristes islamistes (« De 
belles valeurs plus fortes que l’obscurantisme », Le Vif/
l’Express, 16 janvier 2016).

Le dernier pôle du corpus est constitué de trois classes. La première 
(numéro 4) est de tonalité culturelle, c’est l’islam comme toile de fond 
ou sujet de films, romans, pièce de théâtre. C’est ainsi, pour ne donner 
qu’un exemple, qu’est décrit le film de Maysaloun Je danserai, si je veux, à 
sa sortie le 14 juin 2017 dans la Libre Belgique :



53

7. Résistance à l’intégrisme, résistance à la religion, résistance 
au machisme ; en tournant un film plein de vie, d’alcool, de 
musique, la jeune réalisatrice génère une formidable empathie 
à l’égard de ces jeunes femmes qui luttent contre un 
environnement borné et oppresseur (« Une autre OLP, 
Organisation de libération des palestiniennes », La Libre 
Belgique, 14 juin 2017).

La classe 3, ensuite, rassemble les énoncés relatifs aux relations 
familiales (« enfant  », «  famille  », « mère », « vivre »). Sur un registre 
souvent narratif, ces passages évoquent des parcours de vie et dressent 
des portraits d’individus sur fond de drames :

8. À qui est cet enfant ? crie un soldat. Autour, les femmes 
pleurent trop pour répondre. Un peu plus loin, une jeune mère 
de famille, la vingtaine, visage de madone, tunique noire et 
voile bleu ciel est accroupie contre un mur (« Épuisées, 
traumatisées, elles surgissent des ruines », Le Soir, 10 juillet 
2017).

Enfin, la classe 2 revient explicitement sur la matière religieuse, 
comme en témoigne la surreprésentation du mot pôle «  islam  », mais 
également des termes «  religion  », «  Coran  », «  Dieu  » ou encore 
« mosquée » et « prière ». Liée aux classes 3 et 4, cette classe laisse à la 
fois la parole aux experts (pour des énoncés didactiques ou des récits 
historiques) et à des individus dont on expose le parcours et la « foi » :

9. Malek Chebel, c’est quoi le Coran ? Le mot « Coran » veut 
dire « lecture » ou « récitation », c’est la parole d’Allah. C’est la 
parole de Dieu, l’axe principal de l’islam et de la communauté 
musulmane (Malek Chebel, « C’est quoi le Coran ? », Le Soir, 
14 février 2015).



54

10.  Oui il est possible d’interpréter le Coran. Il est 
tellement possible de le faire que c’est la pluralité des 
interprétations qui divise l’islam. Notons cependant un 
conflit fondamental. Contrairement aux évangiles qui sont 
inspirés donc réfléchis et composés par des hommes, le Coran 
a été dicté à Mahomet (« L’islam en dix mots-clés », La Libre 
Belgique, 18 novembre 2015).

11. Contrairement aux idées reçues, les musulmans 
n’avaient aucune velléité de conversion : les peuples qu’ils 
soumettaient, chrétiens, juifs ou zoroastriens, gardaient leurs 
droits et leur liberté de culte, à condition d’accepter la 
supériorité politique de l’islam. (“La conquête fut d’abord 
politique”, Le Vif/L’Express, 20 février 2015).

Ce panorama global montre déjà que les cadrages dépassent 
largement la dimension religieuse pour multiplier les lectures socio-
historiques, politiques et géopolitiques. La dernière en particulier est 
construite sur un récit événementiel où l’islam n’est qu’un contexte 
culturel où se jouent les événements, alors que d’autres classes 
s’organisent plus clairement autour de la religion et la culture 
musulmanes. La division entre les deux grands cadrages, géopolitique 
des conflits et problématiques sociales liées à l’islam (comme religion, 
comme objet de culture, comme groupe ethnique, etc.), coïncide avec 
les spécialisations journalistiques constatées lors des entretiens. Comme 
nous le verrons, le profil des journalistes qui se consacrent à l’actualité 
internationale de l’islam est différent de celui des journalistes qui 
traitent de l’islam local ou d’affaires locales qui touchent directement 
ou indirectement à cette religion. Ces résultats montrent également la 
limite des analyses basées sur le seul comptage des fréquences. On voit 
ici que le mot islam peut référer à des contextes variés qui ne sont pas 
uniquement religieux ; conclure que toutes les occurrences renvoient à 
la religion et qu’en conséquence tous les co-occurrents viennent 



55

qualifier cette religion ne reflète pas l’usage discursif  réel, comme nous 
le montrerons dans la suite de l’analyse.

Pour synthétiser, les dix cadrages médiatiques de la couverture de 
l’islam se présentent ainsi (par ordre d’importance) :

Tableau 4: Synthèse des cadrages médiatiques dans le corpus « Islam* »

3.1.2 Distribution des mots islam, islamique et islamiste 
dans les classes

Il est important de remarquer que le mot islam ne participe pas dans 
la même mesure des différentes classes. Dans les cadrages 
géopolitiques, il n’est jamais question de «  l’islam  », mais plutôt de 
collectifs «  islamique[s]  » ou de personnes ou groupes «  islamiste[s]  ».  
On voit bien que le traitement journalistique ne peut pas se passer de 



56

mentionner ces dénominations, qui vont participer dans la 
représentation des conflits (Seniguer 2012). Les figures suivantes 
montrent la contribution des mots islam, islamique et islamiste aux 
différentes classes :

 
Figure 4 : Surutilisation du lemme islam dans les classes 2 (religion) et 5 

(compatibilité)

La figure 4 montre la surutilisation d’islam dans les classes 2 et dans 
une certaine mesure 5, respectivement celle qui traite de la religion 
musulmane (théologie, histoire, dogme, textes) et celle qui traite de la 
compatibilité de la religion avec les démocraties occidentales. 
Corollairement, le mot est sous-employé dans les autres classes, ce qui 
veut dire qu’islam- contribue aux cadrages géopolitique, attentats, 
affaires juridiques, etc. majoritairement comme préfixe et non comme 
mot plein renvoyant à une religion ou à un ethnonyme. La figure 6 
confirme que les mots en islam- sont distribués en fonction des 



57

cadrages : islamique et islamiste sont surutilisés dans les trois classes qui 
parlent d’attentats et de géopolitique au Moyen-Orient, mais sous-
utilisées dans le reste :

Figure 5 : Surutilisation des lemmes islamique et islamiste dans les classes 1 
(géopolitique), 7 (conflit israélo-palestinien) et 9 (attentats)

Les co-occurrents de l’adjectif  islamique montrent qu’il sert à 
désigner des entités telles que «  l’État islamique  », la «  République 
islamique d’Iran », « le djihadiste islamique » ou encore « l’organisation 
terroriste islamique » :

 

 Figure 6: Principaux co-occurrents d’islamique dans le corpus

Dans le cas du substantif  islamiste, le suffixe -iste conduit à la 
création d’un mot qui «  désigne celui qui adhère à une doctrine, une 
croyance, un système, un mode de vie, de pensée ou d’action, ou 
exprime l’appartenance à ceux-ci  » (Trésor de la langue française). 
Lorsque islamiste est utilisé comme adjectif, ce statut crée un lien 
consubstantiel avec le nom qui précède. Comme l’indiquent les co-



58

occurrents (figure 7), le terme islamiste renvoie à l’une des lectures 
contemporaines, la plus radicale, des principes idéologiques djihadistes 
(Larroque 2016) :

 Figure 7: Co-occurrents d’islamiste dans le corpus

Reste que plusieurs co-occurrents du mot « islamiste » sont également 
comptés parmi les termes associés à «  islamique  », notamment 
«  groupe  », «  organisation  », «  combattant  » et «  terroriste  », indiquant 
l’existence de sèmes communs. En discours, tout fonctionne comme si 
l’adjectif  islamique dérivait d’islamisme et non d’islam, c’est-à-dire reposant 
sur des principes idéologiques de l’islamisme et non de la religion islam.

Cette diversité de contextes dans lesquels l’islam apparaît dans le 
discours journalistique crée un réseau d’associations entre des faits 
hétérogènes (politiques, culturels, économiques, etc.) reliés par des mots 
avec la racine isl- (islam, islamiste, islamisme, islamique, ce dernier étant un 
composant de plusieurs noms de groupes armés et/ou terroristes). Dans 
le corpus, chaque thématique dispose de son propre répertoire de mots, 
concepts, noms propres et noms d’événements. On ne sait toutefois pas 
comment ce réseau thématique et discursif  est perçu par les lecteurs et 
lectrices des médias francophones et comment certains mots en isl- 
interagissent avec les représentations préalables des audiences.

3.1.3 Focus sur la classe 2 : expliquer l’islam

La classe 2 apparaît comme particulièrement pertinente pour 
observer le regard que les journalistes de la presse d’information 
générale portent sur l’islam en tant que religion, car le mot est 



59

fortement sur-représenté. Les énoncés contenus dans cette classe sont 
représentatifs d’une énonciation explicative, visible dans le regard 
didactique, la présence massive d’experts, la contextualisation par 
rapport aux autres monothéismes et des syntagmes définitionnels.

Dans les énoncés rassemblés, il s’agit davantage de se plonger dans 
l’histoire de l’islam (comme l’indique le mot qui contribue le plus 
fortement à la classe, «  siècle  ») et des textes saints («  Coran  ») pour 
tenter d’informer un lecteur-modèle13 non musulman. C’est ici que le 
regard que porte la presse sur l’islam est clairement construit comme 
un regard extérieur, mais à la fois explicatif, pédagogique, qui cherche à 
faire comprendre et à faire connaître. Pour la période couverte par 
notre corpus (2014-2018), ce qui ressort clairement est la volonté de 
défaire le lien entre islam, islamisme et terrorisme ou d’en comprendre 
les liens. Ainsi, la question du journaliste Vincent Braun à Amal Al 
Qubaisi («  la première femme d’expression arabe à avoir pris la tête 
d’un parlement national dans la région Moyen-Orient-Afrique du 
Nord ») souligne le paradoxe qui motive l’essentiel du discours produit 
dans la classe 2 :

12. Beaucoup de musulmans se dissocient de l’extrémisme 
islamique en vantant l’islam comme une religion de paix et de 
tolérance. Pourtant, ces extrémistes signent leurs actes au nom 
de Dieu et de l’islam. Ce qui prouve que le lien existe, même si 
celui-ci est tronqué, ténu ou tordu (« Ces actes (terroristes) 
nous rassemblent », La Libre Belgique, 2 mai 2016).

Comme en témoignent les centaines de passages statistiquement 
significatifs de cette classe, le discours est avant tout didactique, visible 
dans des marqueurs de modalité («  évidemment  »), des explications 
sémantiques, ainsi que des énoncés dialogiques qui répondent à des 
arguments circulant dans le discours social (ex. 10 : « oui, il est possible 
d’interpréter…  ») accompagnés d’une énonciation experte («  notons 
également », « notons cependant ») :



60

13.  Évidemment, il existe une opposition radicale entre un 
message humaniste de l’islam, un message spirituel et religieux 
dont le soufisme, par exemple, incarne la version la plus 
pacifique, et puis la barbarie de Daesh (« Je ne vois pas ce qu’il 
y a de mal à haïr des bourreaux », Le Soir, 19 novembre 2015).

14. […] chiffre éloquent, que deux chrétiens pratiquants sur 
trois ne s’appuient même plus sur leur propre église. Notons 
également que l’islam n’est pas du tout touché par cette 
défiance, ce qui permet de constater deux formes très 
différentes de religion qui construisent un rapport totalement 
différent à la vie quotidienne (« Seule l’Union européenne 
garde une certaine aura », La Libre Belgique, 10 décembre 
2014).

15.  Il ne laisse pas de pointer, sans complaisance, les maux 
d’un monde musulman en proie à un même déficit de culture 
spirituelle, dégradée souvent en sous-culture religieuse qui 
interdit l’exercice de l’intelligence, qui sépare religion et liberté 
et qui fait traduire le mot arabe islam par « soumission » 
(« France et islam, le discours osé », La Libre Belgique, 9 mars 
2015).

Caractéristique de ce regard didactique est l’abondance de données 
(16) ainsi que les contextualisations historiques, souvent écrites au 
passé, temps privilégié du récit de l’histoire (17) :

16. Actuellement, l’islam est la religion de 1,8 milliard de 
terriens, contre 2,2 milliards de chrétiens (catholiques pour 
moitié, protestants pour le tiers) et 1 milliard d’hindous. On 
compte 14 millions de juifs dans le monde dont 6 en Israël et 
5 aux États-Unis (« Vrai/faux », Le Soir, 14 février 2015).



61

17. Les arabes, comme les peuples convertis à l’islam, 
découvraient d’autres philosophies et religions, s’interrogeaient 
sur les rapports entre la « foi » et la « raison », se demandaient 
si le Coran était créé ou incréé, se permettaient de critiquer la 
description « anthropomorphique » de Dieu (« Les portes de 
l’interprétation sont ouvertes », La Libre Belgique, 28 septembre 
2015).

Le lexique historique est bien représenté statistiquement, avec en 
premier lieu le mot « siècle », suivi d’un vocabulaire philologique (« textes », 
«  monographie  », «  commentaire  ») contenant des énoncés dénominatifs 
(«  appelé la vulgate d’Uthman  ») et, enfin, un lexique renvoyant aux 
caractéristiques culturelles du groupe (« tradition », « pratiques ») :

18. Les textes sacrés évoluent. Les événements récents 
obligent l’islam à contextualiser les textes coraniques, par-delà 
même une certaine conception de ce livre sacré. Au XIe 
siècle, dans l’islam sunnite, les portes de l’interprétation 
furent fermées, les croyants devant se contenter d’un 
commentaire répétitif  du Coran (« Rouvrir les portes de 
l’interprétation », La Libre Belgique, 31 août 2015).

19. [...] ces derniers écrits datant de plus d’un siècle après la 
mort du prophète de l’islam. [...] On peut se réjouir ou se 
désoler de constater que la tradition musulmane ne connaît 
pas l’équivalent d’un pape [...] (« Les portes de l’interprétation 
sont ouvertes », La Libre Belgique, 28 septembre 2015).

20. Présent dans la région depuis la conquête ottomane du XIVe 
siècle, l’islam a toujours cohabité avec les autres religions. Il 
s’est adapté aux cultures particulières locales, intégrant des 
pratiques syncrétistes (« Existe-t-il dans les Balkans un islam 
différent ? », La Libre Belgique, 25 juillet 2016).



62

21. Le Livre de la révélation et de la falsification, d’Al-Sayyari, 
probablement la plus ancienne monographie consacrée à ce 
sujet parvenue jusqu’à nous, fait partie d’une puissante tradition 
des trois ou quatre premiers siècles de l’islam selon laquelle le 
Coran officiel, appelé la Vulgate d’Uthman, est une version 
falsifiée des révélations faites au Prophète (« Parole de Dieu, 
guerre des hommes », Le Vif/L’Express, 20 février 2015).

Ces énoncés explicatifs témoignent d’un regard externe porté sur 
l’islam et d’une volonté d’y apporter un éclairage, dans la mesure où on 
explique ce qui est inconnu ou méconnu, mais aussi ce qui mérite 
d’être expliqué. Ces observations rejoignent les résultats des entretiens 
avec les journalistes, qui confirment une vocation didactique lorsqu’il 
s’agit d’expliquer les ressorts complexes de l’islam, notamment dans les 
pays musulmans.

Le regard didactique est étayé par une sollicitation des experts, qu’il 
s’agisse d’universitaires ou d’acteurs religieux, comme en témoignent 
les figures 8 et 9, qui montrent la surreprésentation des mots 
« islamologue » et « professeur » dans la classe 214:

Figure 8: Surreprésentation du mot islamologue dans la classe 2 (religion)        



63

Figure 9: Surreprésentation du mot professeur dans la classe 2 (religion)

Les experts apparaissent à la fois comme témoins de la volonté 
didactique de la presse (22) et garants d’un regard objectif  sur l’islam, 
mais également comme une réponse à une demande sociale perçue par 
les journalistes (23), qui vont éventuellement se faire l’écho de 
plateformes associatives (24, 25) :

22. C’est pourquoi « Le Soir » a réalisé ce cahier spécial 
didactique de 12 pages, consacré à l’islam et au Coran. Nous 
avons demandé à Malek Chebel de nous servir d’expert 
(« Depuis les attentats de Paris », Le Soir, 14 février 2015).

23. Face à une demande de plus en plus grande du public de 
comprendre la réalité vécue par des populations musulmanes, 
le Centre interdisciplinaire d’études de l’islam dans le monde 
contemporain (Cismoc) de l’UCL a mis sur pied une toute 
nouvelle Summer school [...] (« Une formation pour mieux 
comprendre », Le Soir, 16 juillet 2016).



64

24. Gérée par une dizaine de jeunes diplômés et étudiants, 
cette ASBL permet à quiconque de comprendre l’islam, cette 
religion vieille de près de 1 500 ans (« Des réponses apportées 
aux questions de l’islam », La dernière Heure, 8 février 2016).

25. « Notre objectif  est de répondre aux questions que les 
personnes musulmanes et autres intéressées à l’Islam se posent 
à propos de cette religion et du Coran », précise le vice-
président Abdullah Özcan (« Des réponses apportées aux 
questions de l’islam », La Dernière Heure, 8 février 2016).

Les «  experts  » ou «  spécialistes  » sont également mis en avant pour 
exemplifier les grands débats qui structurent la perception de l’islam en 
Europe (en l’occurrence la dissociation entre islam et terrorisme), mais ne se 
contentent pas d’un éclairage, allant jusqu’à faire des appels à l’action (26) :

26. Peut-être faut-il rappeler qu’à chaque attentat, des 
musulmans de partout dans le monde s’indignent en clamant 
« pas en mon nom ». Il n’empêche : plusieurs experts 
musulmans spécialistes de l’islam réclament en effet un 
« examen de conscience » par leurs contemporains (« La 
manière de vivre occidentale et l’islam ne collent pas : prise de 
position », Le Soir, 23 septembre 2015).

Dans ce contexte, rien de plus normal que les noms d’universités et 
centres de recherche occupent une place de choix :

27. [...] ajoute Alexeï Malachenko, expert russe de l’islam au 
centre moscovite de la Fondation Carnegie. « Il n’y a pas 
cette histoire tortueuse et complexe qu’on connaît en Europe » 
entre chrétiens et musulmans, poursuit Julien Nocetti (« La 
Russie se voit en pont vers le monde musulman », La Libre 
Belgique, 23 janvier 2017). 



65

28. « L’authenticité de cet hadith n’est pas contestée dans la 
tradition sunnite. En revanche, l’interprétation de l’EI ne fait 
évidemment pas consensus », explique Thomas Pierret, 
spécialiste de l’islam contemporain à l’université 
d’Édimbourg (« Daech attendait des croisés à Dabig, mais 
pas ceux-là », La Libre Belgique, 5 octobre 2016).

29. [...] confirme Bernard Haykel de l’Université de 
Princeton, l’un des plus grands experts de l’islam radical. 
Dire que l’EI ce n’est pas l’islam est donc en partie erroné 
(« Daech, en 7 points capitaux », La Dernière Heure, 16 
novembre 2015).

La fausse expertise est également thématisée, faisant écho à l’un des 
topos les plus saillants dans la couverture contemporaine de l’islam, à 
savoir la peur de l’amalgame et de la stéréotypie, comme l’expliquait la 
revue de la littérature. L’image de la fausse expertise sert de contre-
argument aux discours simplificateurs sur la place de l’islam dans les 
démocraties libérales (cf. infra classe 5) :

30. Filmer ou photographier tous azimuts, n’est-ce pas devenu 
malsain ? Je trouve davantage malsain que tout le monde dans 
les bars ou ailleurs s’improvise expert ès islam et 
qu’immédiatement, les traumatismes soient couverts par ces 
débats-là, notamment sur nos valeurs (« Dépasser le 
capitalisme », Le Vif/L’Express, 13 mai 2016).

L’un des rouages du cadrage didactique consiste en la comparaison 
avec les deux autres monothéismes de façon à en souligner les similitudes 
(31, 32), mais aussi les différences (33, 34, 35). La définition de l’islam et 
de ses éventuelles spécificités, souvent sous-entendues dans le débat 
public, passe par la comparaison avec des religions que l’on suppose 
mieux connues et mieux considérées des lecteurs-modèles belges :



66

31. Dernière religion monothéiste après le judaïsme et le 
christianisme, l’islam -« soumission » en arabe- a été fondé 
et a pris son essor au VIIe siècle sous l’impulsion de 
Mahomet, le Prophète. L’islam reconnaît des éléments 
communs avec le judaïsme et le christianisme. Il 
compte plus de 1,6 milliard de fidèles à travers le monde 
(seconde religion en nombre après le christianisme) 
(« Dernière religion monothéiste après le judaïsme », Le 
Soir, 26 novembre 2015).

32. La guerre juste est menée au nom de valeurs et doit être 
conduite sans mauvaises pratiques. C’est profondément 
chrétien. [...] Cette notion n’apparaît pas dans l’islam. Mais dès 
les débuts de cette religion, une réflexion est lancée sur ce qui 
est autorisé et sur ce qui ne l’est pas dans la guerre, 
notamment à l’égard des non-musulmans. En ce sens, l’islam 
est plus précoce que la chrétienté (« La chrétienté et la 
guerre », Le Vif/L’Express, 8 septembre 2017). 

33. D’autre part, et c’est une différence avec le discours 
normatif  de l’islam, le judaïsme encense la critique de ses 
héros (« Les religions "impures" », Le Vif/l’Express, 3 
novembre 2017).

La relativisation de l’idée d’un islam ontologiquement différent se 
fait également par la comparaison des pratiques et des rites, comme 
l’illustrent ces exemples :

34. Il faut prendre en compte le poids de l’histoire. Depuis des 
siècles, la religion juive partage les mêmes pratiques que 
l’islam, des restrictions diététiques, des prescriptions sur le 
traitement des animaux, le marquage du corps à travers la 
circoncision... Ce n’est pourtant que depuis quelques années 



67

qu’on problématise et criminalise ces pratiques-là. (« Deux 
points, deux mesures », Le Vif/L’Express, 30 septembre 2016.)

35. La bénédiction est-elle une tradition propre à la religion 
catholique ? Plutôt à la chrétienté, les orthodoxes bénissent de 
nombreux objets. Par contre, il n’existe a priori pas de 
bénédiction dans l’islam « officiel » (« Musulmans et juifs ne 
bénissent pas », Le Soir, 19 septembre 2015).

D’autres experts s’attachent à rappeler, par le recours à l’histoire, les 
crimes et les massacres commis par d’autres religions :

36. La barbarie est relative. Quand on dit que l’islam est une 
religion intrinsèquement mauvaise parce qu’elle amène à des 
choses comme cela, je me permets de rappeler qu’il y a 
quelques siècles, l’Inquisition instituée par l’Église catholique 
n’était pas tendre non plus. (« Je me pose des questions, je ne 
donne pas les réponses », Le Soir, 25 mars 2017).

On revient également sur la tradition d’iconoclastie, au cœur des 
attentats de 2015 à Paris :

37. Mais l’islam n’est pas la seule religion iconoclaste, loin 
de là : les juifs interdisent toute représentation divine et un 
protestant réformateur comme Jean Calvin, au XVIe siècle, 
incitait, déjà, à détruire les images religieuses (« Cette mémoire 
qu’on assassine », Le Vif/L’Express, 5 juin 2015).

38. Pour Robert Anciaux, professeur émérite à l’ULB, au 
Centre interdisciplinaire d’études des religions et de la laïcité 
(CIERL), cette idée de la prohibition de l’image du prophète 
vient de certaines traditions sunnites. « L’interdiction ne se 
trouve pas dans le Coran, ni même dans la tradition en tant 



68

que telle [...] » (« Le Coran n’interdit pas les représentations de 
Mahomet », La Dernière Heure, 20 janvier 2015).

Le connecteur logique « contrairement à » permet de développer un 
contre-discours s’opposant aux idées reçues par le recours à l’histoire 
ou par le retour aux textes religieux. Par exemple, sur la prétendue 
agressivité prosélyte inhérente à l’islam, on affirme que :

39. Vrai/faux. Contrairement à ce que pensent beaucoup 
de gens, l’islam n’est pas la religion la plus pratiquée dans le 
monde, même si elle est celle qui progresse le plus rapidement 
sur le plan démographique (« Vrai/faux », Le Soir, 14 février 
2015).

40. « Contrairement à ce qui est largement répandu 
actuellement, le Coran n’interdit pas explicitement la 
représentation du Prophète » (« Est-il vraiment interdit de 
représenter Mahomet dans l’islam ? », La Libre, 16 janvier 
2015).

Notons que ce discours pédagogique et dialogique (dans le sens 
où il répond à une doxa répandue sur l’islam), fait de nuances et de 
précisions, se développe particulièrement après les attentats de janvier 
2015, pour apporter un regard académique capable de relativiser 
l’hégémonie des pratiques radicales. L’enquête historienne ou 
l’exégèse du Coran permettent ainsi de montrer que les pratiques, les 
rites, les enjeux de l’islam ne sauraient être réifiés et fixés. Présenté 
comme un objet d’histoire et de luttes d’interprétation, l’islam 
apparaît également comme une religion réformable. Ce cadrage 
historique de l’islam vise à apporter des réponses académiques 
argumentées au discours sur la nature ontologique de la troisième 
religion monothéiste, ainsi qu’au discours sur sa place problématique 
dans la culture occidentale. En creux, est validée l’idée d’une réforme 



69

nécessaire de l’islam, dans le sens des valeurs («  l’ouverture ») et des 
modèles européens (41), qui reflète un débat dans la société belge 
francophone sur l’encadrement des futures élites musulmanes 
locales15:

41. On sait que les périodes les plus belles de la civilisation 
musulmane se sont produites dès que l’islam s’est ouvert, 
comme dans le Bagdad du Xe siècle où on s’échangeait la 
pensée grecque, persane, indienne, ou lors de la période de 
l’Al-Andalus. C’est important de rappeler cela : le salut vient 
par l’ouverture, la reconnaissance et l’acceptation de l’autre et 
du fait qu’il a beaucoup à nous apprendre (« J’en appelle au 
djihad de l’amour, celui qui ne connaît pas la haine », Le Soir, 
27 mars 2017).

3.1.4 Focus sur la classe 5 : la question de la compatibilité de 
l’islam avec les démocraties occidentales

9,9% des segments classés relèvent de la place de l’islam dans les 
sociétés démocratiques occidentales. Si cette question est ancienne (cf. 
Saïd 1997, Deltombe 2005), elle est réactivée à nouveaux frais après les 
attentats perpétrés sur le sol européen. Plusieurs segments spécifiques 
interprètent les attentats terroristes de 2015 comme une atteinte aux 
valeurs fondamentales des démocraties libérales européennes (voir les 
exemples 5 et 6 plus haut).

Les passages regroupés dans cette classe font également état du 
risque de contagion aux musulmans vivant en Europe et de mise en 
danger de la cohésion sociale. Ainsi, La Libre Belgique cite-t-elle deux 
parlementaires, Jean-Paul Wahl et Jean-Jacques De Gucht, sur le sujet :

42. À travers « une campagne de conversion mondiale », 
écrivent-ils encore, le wahhabisme « parvient, à partir d’un 
cadre de pensée extrêmement puritain et intolérant, à amener 



70

une partie des musulmans de notre pays à se détourner des 
valeurs qui fondent notre société et notre État de droit 
démocratique et qui sont fondamentales pour notre vivre 
ensemble » (« Les mosquées Wahhabites sont-elles des 
sectes ? », La Libre Belgique, 20 mars 2018).

Ces constats permettent à des acteurs de la vie politique 
-énonciateurs privilégiés dans cette classe- de regretter l’absence de 
débats pour fixer le périmètre des valeurs démocratiques non 
négociables :

43. « Depuis vingt ans, au MR, on réclame ce débat sur les 
valeurs. Pour nous, le socle commun des valeurs n’est pas 
négociable : on parle de l’égalité hommes/femmes, de la 
neutralité de l’État, de la liberté et la tolérance religieuses, des 
droits et devoirs », déclare Denis Ducarme à Véronique 
Lamquin le 3 décembre 2015 dans les pages du Soir. « Nous 
avons été snobés [...] Nous avons été méprisés, traités de 
fachos ou d’islamophobes » continue-t-il (« Le PS et le CDH 
ont tourné le dos à nos valeurs », Le Soir, 3 décembre 2015). 

44. Toutefois, le congrès s’est aussi exprimé pour la liberté 
religieuse et a admis que de nombreux musulmans vivent en 
conformité avec le droit, sont intégrés et sont des membres 
acceptés de notre société (« Pour l’AfD, l’islam n’a pas sa place 
en Allemagne », La Libre Belgique, 2 mai 2016).

On voit bien un discours organisé autour des valeurs propres, par 
rapport auxquelles une partie de l’islam se trouve en opposition. Les 
principales co-occurrences de valeurs montrent que le sens donné à ce 
concept s’organise autour de l’égalité de genre, la liberté religieuse et la 
liberté d’expression, cette dernière étant statistiquement très 
significative :



71

45. Liberté d’expression, démocratie, des valeurs chères aux 
nations européennes dont on a parfois questionné la 
compatibilité avec l’islam. Des interrogations auxquelles 
l’enquête répond. Adhésion à la démocratie ? 75%, dont 40% 
qui se disent « radicalement démocratiques » (« L’islam est 
incompatible avec les valeurs démocratiques », Le Soir, 20 mai 
2015).

Cette classe est également composée de contre-discours, à l’image de 
l’article de Vincent de Coorebyter, professeur à l’ULB, dont on reproduit 
un extrait compté parmi les segments spécifiques de la classe 5 :

46. Les musulmans français qui refusaient de s’identifier à 
Charlie se sont sentis exclus de la communauté nationale, 
désignés comme de mauvais citoyens. Comment auraient-ils 
pu comprendre ce principe de liberté qu’on leur présentait 
comme un dogme alors qu’il est inséparable du droit à penser 
différemment ? Faire de la liberté d’expression notre « sacré » 
à nous ne réglera rien. Le sacré c’est le pré carré des identités, 
c’est ce qui nous définit par contraste avec les autres, comme 
si nous avions renoncé à les convaincre (« Eux et nous », Le 
Soir, 28 janvier 2015).

Ce cadrage est avant tout monopolisé par la classe politique, qui 
n’ancre pas ses argumentaires dans l’histoire ou les débats théologiques, 
mais dans le champ de la société.

Pour conclure la description de ces deux cadrages (religion, classe 2 et 
compatibilité, classe 5), on observe une construction très différente du groupe 
«  musulmans  ». Alors que la classe 5 renvoie à une communauté politique 
(«  exécutif  », «  parti  », «  majorité  », «  débat  », «  droit  », «  immigration  », 
« politique »), la classe 2 renvoie plutôt à un groupe de croyants (« religion », 
« prophète », « Coran », « ramadan »), comme le montre la figure 10 :



72

Figure 10: Co-occurrents de musulman dans les classes 5 (compatibilité) et 2 (religion)

À l’aide du logiciel Iramuteq, le corpus a été segmenté en classes 
thématiques, correspondant à autant de cadrages journalistiques sur 
l’islam. Toutes ces classes contribuent à la représentation du mot et du 
phénomène islam. Il est intéressant de constater que les classes 
identifiées par le logiciel discriminent les différents référents du mot 
islam : la religion, les croyants, la culture, la société.

Si tous les cadrages participent de la représentation médiatique de 
l’islam, dans certains ce dernier constitue une toile de fond (conflits, 
guerres, attentats), alors que dans d’autres c’est un objet en soi qui est 
débattu et façonné par des débats, des clivages et des interprétations qui 
circulent dans l’espace public et dont les journalistes se font l’écho. Deux 
classes en particulier ont retenu notre attention comme représentatives de 
cette construction journalistique : la première relative à la place de l’islam 
dans les démocraties libérales (classe 5) et la deuxième relative à l’histoire et 
la connaissance théologique de la religion (classe 2). Cette dernière a mis au 
jour une volonté des journalistes de faire connaître l’islam par le biais d’un 
discours pédagogique et d’une énonciation experte, qui cherche à replacer 
les débats susmentionnés dans l’histoire longue des civilisations et sous le 
regard des scientifiques. Si les mots islam et musulmans sont emblématiques 
des cadrages « religion » et « compatibilité », les cadrages « géopolitique » et 
«  attentat  » sont caractérisés par les dénominations construites avec le 
préfixe islam-. Ainsi, lorsque les journalistes parlent d’islam, ils renvoient à 



73

des réalités très hétérogènes (la religion, le collectif, des groupes politico-religieux), 
dans des contextes divers (l’Europe, le Moyen-Orient, les pays musulmans) et 
avec des cadrages variés (géopolitique, culturel, juridique, politique…).

3.1.5 Cadrages médiatiques par journal

L’analyse des cadrages médiatiques doit être maintenant déclinée journal 
par journal, selon la même méthode que dans la section précédente16.

 Figure 11: Cadrages médiatiques de l’islam dans Le Vif/L’Express

Le Vif/ L’Express traite de l’islam selon 7 classes :
-       questions de société 
-       culture 
-       trajectoires personnelles, intimes et familiales 
-       traitement judiciaire de l’islam 
-       débats politiques nationaux en Europe 
-       terrorisme islamique au Moyen-Orient 
-       géopolitique internationale 



74

Figure 12: Cadrages médiatiques de l’islam dans La Libre Belgique

La Libre Belgique (Figure 12) identifie 8 classes :
-       questions religieuses 
-       trajectoires personnelles et familiales 
-       aspects géopolitiques et économiques au Moyen-Orient 
-       débats électoraux en Occident 
-       questions de politique nationale en Belgique 
-       terrorisme islamiste au Moyen-Orient
-       conflit syrien 
-       attentats terroristes 
 
De gauche à droite, les 8 classes discriminées dans Le Soir (Figure 13) abordent :
-       La géopolitique des islamismes au Moyen-Orient
-       Les relations internationales
-       Le traitement judiciaire des attentats
-       Les questions de société et d’intégration en Europe



75

-       Les questions religieuses entre cultes et valeurs “occidentales”
-       L’islam dans la culture
-       La vie personnelle et familiale
-       La politique nationale en Europe
 

 Figure 13: Cadrages médiatiques de l’islam dans Le Soir

Dans la Dernière Heure (Figure 14), seules 6 classes sont discriminées :
- questions de géopolitique/militaires au Moyen-Orient
- affaires judiciaires
- attentats
- questions de société et de formation/éducation
- aspects personnels et familiaux 
- politique électorale occidentale
 



76

Figure 14: Cadrages médiatiques de l’islam dans la Dernière Heure

On observe des différences dans la couverture de l’islam selon les 
titres de presse. Dans Le Vif/L’Express, la classe traitant de la 
radicalisation et du traitement judiciaire de l’islam en Belgique est une 
des moins importantes, contrairement à celle traitant de la situation 
géopolitique internationale. La Libre Belgique dispose d’un cadrage 
important consacré au fait religieux, alors que la classe des attentats est 
moyennement représentée. La classe la plus importante dans Le Soir est 
celle sur l’intégration de l’islam, suivie par les conflits géopolitiques et 
les trajectoires familiales. La classe consacrée à l’islam en tant que faits 
de religion (classe 6) est teintée d’une dimension sociale et politique 
(liberté, valeur, laïcité, égalité), là où les autres journaux s’en tiennent à des 
énoncés explicatifs centrés sur l’histoire, la théologie et les pratiques de 
l’islam. La DH se focalise sur les trajectoires familiales également, mais 
aussi sur les attentats et, de manière plus saillante par rapport aux 
autres médias, sur la question de la formation et de l’enseignement (à la 



77

fois des élèves et des imams). Les différences discursives d’un journal à 
l’autre sont confirmées par l’analyse arborée générée par Hyperbase. 

Figure 15: Analyse arborée du corpus «  Islam* » par titre de journal et par 
années (2014-2018)

Cette analyse arborée compare les journaux divisés par années (soit 
les 4 journaux divisés selon les 5 années du corpus) pour observer les 
ressemblances et les différences entre ces 20 parties. Ici, on voit que les 
clusters rassemblent les textes (les articles par journal et années) selon 
leur source énonciative. La ligne éditoriale des journaux semble donc 
plus forte que le poids de l’actualité (la chronologie) dans la façon de 
parler de l’islam. Pour expliquer et illustrer cette différence dans le 



78

discours des titres de presse, nous aurons recours à une analyse des co-
occurrents.

3.2 La construction du sens d’islam par journal

Pour réaliser cette analyse, nous avons utilisé deux outils : les co-
occurrents d’islam (les mots les plus fréquemment associés à celui-ci) et 
le concordancier (outil de visualisation qui présente le mot pivot avec 
son cotexte gauche et droit, cotextes qui participent à sa 
sémantisation).

Nous avons considéré les premiers co-occurrents d’islam (Tableau 5), 
dotés d’indices de spécificité supérieurs à +8. Certains mots outils (p. ex. 
et) ont été supprimés ainsi que les signes de ponctuation (guillemets et 
deux points). Cet outil permet de voir à quels autres mots islam est 
associé et souligne des différences importantes entre les journaux. 
Globalement, on voit une forte association avec le religieux (religion, 
imam, mosquée, prophète), mais localement des écarts apparaissent.

 Ces résultats montrent quels sont les mots qui contribuent, de 
manière directe ou indirecte, à la signification d’islam, mais également 
les angles privilégiés par les journalistes. Globalement, on distingue 
plusieurs champs lexicaux, qui évoquent chacun des représentations, 
des interdiscours et des arguments :

-  Les mots de la religion et de la spiritualité : Coran, prophète, mosquée, sacré ;
- les mots du problème public de la radicalité  : rigoriste, radical, 

radicalisme,  radicalisation, fondamentaliste, wahhabisme, wahhabite, jihadisme17, 
salafiste, islamisme ;

- la question de la place de l’islam dans les sociétés européennes 
apparaît comme un questionnement primordial de la presse, visible 
dans la place qu’occupe le verbe convertir, indiquant l’intérêt 
journalistique pour la question, mais également compatible et modernité ;

- les relations avec les autres religions et avec la laïcité : christianisme, 
judaïsme, laïc, laïcité.



79

3.2.1 La Libre Belgique

Parmi les premiers co-occurrents d’islam figurent en bonne place 
rigoriste (5e) et radical (10e). Font également partie de ce champ lexical 
wahhabisme (14e), islamisme (33e), violence (39e), salafisme (40e), wahhabite 
(41e) et jihadisme (77e). La thématique de la conversion apparaît 
également en bonne position : 6e place pour convertir, dont le poids 
augmente si l’on considère converti (72e).

Tableau 5: Co-occurrents d’islam par sous-corpus (1/3)



80

Tableau 5: Co-occurrents d’islam par sous-corpus (2/3)



81

Tableau 5: Co-occurrents d’islam par sous-corpus (3/3)



82

On observe une présence importante du discours d’experts ou plus 
globalement d’explications qui contextualisent historiquement l’islam 
(dont le mot contexte en 67e) :

47. Pour ce grand spécialiste de l’islam [Felice Dasseto], c’est 
l’occasion d’expliquer d’où vient ce courant djihadiste-
terroriste et pourquoi la Belgique, comme d’autres pays 
européens, n’a rien vu venir (La Libre Belgique, 19 mai 2018).

La contextualisation de l’islam dans La Libre passe également par la présence 
importante (à la fois absolue et relative) du mot histoire, qui apparaît 927 dans ce 
sous-corpus (sur un total de 2929 occurrences dans tout le corpus).

La compatibilité de l’islam et son adaptation européenne 
constituent un cadrage important de La Libre Belgique. Ce cadrage est 
visible dans le cotexte du mot, où l’on trouve Belgique (15e), compatible 
(21e), contemporain (25e), concilier (65e) et favoriser (82e) :

Figure 16: Concordancier de compatible dans La Libre Belgique

Deux mots sont, en revanche, sous-utilisés dans le profil co-
occurrentiel d’islam dans le corpus de La Libre :

− laïcité, qui est comparativement surutilisé dans Le Vif (5e 
position) et la Dernière Heure (9e position comme co-occurrent d’islam). 
Ce même mot apparaît également dans le corpus du Soir (72e co-
occurrent d’islam) et est absent de La Libre.



83

− amalgame, absent des 100 premiers co-occurrents est pourtant représenté 
dans la Dernière Heure (44e position), Le Soir (41e position) et Le Vif (82e place).

3.2.2 Le Vif/L’Express

Caractéristique du discours du Vif est l’usage d’assimilation dans le 
cotexte d’islam (23 occurrences sur 78 dans tout le corpus). Cette 
association est pourtant sous-utilisée dans les autres journaux :

Figure 17: Concordancier d’assimilation dans Le Vif/l’Express

En 5e position, le mot laïcité, dont on questionne la définition notamment 
dans un contexte français, est également un fort co-occurrent d’islam :

Figure 18: Concordancier de laïcité dans Le Vif/L’Express



84

Autre observation, Le Vif semble faire appel à l’expertise d’Olivier 
Roy (11e position) de manière plus fréquente, ce qui peut s’expliquer 
par son partenariat, à l’époque, avec L’Express français.

Le mot islamophobie est également surutilisé par rapport aux autres 
journaux. Cependant, l’usage du terme est souvent modalisé, discuté à 
l’aide de marqueurs métadiscursifs ou mis entre guillemets :

Figure 19: Concordancier d’islamophobie dans Le Vif/L’Express

Comme dans La Libre, islamisme (9e), radical (10e) et rigoriste (15e) 
sont fréquemment associés à islam. Amalgame, enfin, est un co-
occurrent spécifique d’islam (Figure 20).

Figure 20: Concordancier d’amalgame dans Le Vif/L’Express



85

3.2.3 La Dernière Heure

Typique du discours sur l’islam dans La Dernière Heure, la 
thématique de la conversion est très présente (convertir est le deuxième 
co-occurrent d’islam, conversion le 12e) :

48. Les records de conversion à l’islam dans les pays occidentaux, 
dont une majorité de femmes, devraient nous alarmer (La Dernière 
Heure, Courrier des lecteurs, 18 février 2015)

49. En 2008, un rapport de la fondation américaine Nefa 
décrivait l’ancienne cité lainière comme une place forte des 
Frères Musulmans et du Hamas, épinglant au passage Michael 
Privot, un Belge converti à l’islam, aujourd’hui rangé des 
Frères et actif  dans la lutte contre l’islamophobie (La Dernière 
Heure, « Un nid de radicaux à Verviers », 16 janvier 2015).

Dans ce sous-corpus figurent en bonne place radical (4e) et 
obscurantiste* (6e), suivis de radicalisation (41e), radicalisme (48e), rigoriste 
(50e), un champ lexical typique de ce journal :

50. La lecture critique, solution contre l’extrémisme radical ? 
« Les communautés humaines meurent de leurs certitudes. Il 
n’y a pas de croyance sans doute », pointe Rachid Benzine (La 
Dernière Heure, « Rachid Benzine, islamologue : "Faute 
d'Histoire, on se raconte des histoires et ça finit par faire des 
histoires" », 4 juin 2017)

51. Nous aimerions également que les représentants d’un islam 
progressiste et éclairé se lèvent, s’expriment, crient leur colère 
face à ces actes de barbarie. Eux aussi ont une partie de la 
solution. Tous ensemble, la Belgique doit se battre ; tous 
ensemble contre l’obscurantisme ; tous ensemble pour notre 
liberté (La Dernière Heure, « Éditorial », 23 mars 2016)



86

La question d’une adaptation de l’islam au contexte belge ou 
européen apparaît en bonne place (belge, 21e) ; elle est liée au cotexte du 
verbe prôner (28e). Par exemple :

52. M. Raas prône un « islam à la belge » pour contrer le 
radicalisme (La Dernière Heure, « Nous avons besoin d’un islam 
belge », 25 janvier 2015).

Une autre thématique est celle de la dissociation entre l’islam et les 
attentats, notamment dans des segments de discours rapporté. Elle 
apparaît notamment dans le cotexte de paix (22e) : 

 Figure 21: Extrait du concordancier de paix dans la Dernière Heure

3.2.4 Le Soir

Le discours du Soir sur l’islam se démarque des autres titres de 
presse sur notamment deux points  : le grand intérêt que les 
journalistes portent au contexte de l’enseignement institutionnel sur 
l’islam et l’association plus faible avec des mots très fréquents dans 
les autres sous-corpus (radical, rigoriste, etc.).

Le contexte de l’enseignement institutionnel sur l’islam est 
visible dans les associations de islam avec institut (8e), formation (15e), 
Marcourt (24e), UCL (49e), problématique qui est au cœur de 
l’adaptation belge de l’islam par le biais d’une formation 
institutionnelle des futurs cadres musulmans :



87

Figure 22: Extrait du concordancier de formations dans Le Soir

3.3 Nommer l’islam : analyse des segments répétés

Cette section étudie les segments répétés du corpus, c’est-à-dire des 
unités fortement récurrentes constituées de plusieurs formes répétées 
ensemble et dans le même ordre (Lafon & Salem, 1983 ; Salem, 1986). 
On y retrouve principalement des désignants de l’islam qui reflètent les 
débats sur cette religion et montrent comment les acteurs sociaux 
utilisent la nomination pour agir sur le réel. 

Le tableau suivant reprend tous les segments répétés du corpus18, avec le 
nombre d’occurrences par ordre décroissant. Globalement, on distingue trois 
types de syntagmes, si on considère à la fois le contenu lexical et la forme 
grammaticale : ceux formés avec un toponyme ou un gentilé (islam belge, islam 
d’Europe), des syntagmes nom + adjectif où le modificateur exprime la nature 
du référent (islam politique, radical, etc.) et enfin des syntagmes avec un 
complément du nom (islam des lumières, islam de paix, islam des origines).

Certains de ces syntagmes constituent des dénominations au sens 
linguistique, c’est-à-dire des manières stables de nommer des entités 
reconnaissables consensuellement. Il en est ainsi pour les différentes 
branches de l’islam : chiite, sunnite et wahhabite. Mais la plupart des 
expressions ici listées ont un usage flottant, un caractère plus ou moins 
néologique et un référent flou, raison pour laquelle nous allons les 
considérer comme des désignations plutôt que comme des 
dénominations19. La « règle de fixation référentielle » (Kleiber 1984) qui 
suppose la codification de l’expression n’est pas applicable à la plupart 
des syntagmes de la liste, même si on pourrait penser que certains sont 



88

référentiellement autonomes car ils ont tendance à se stabiliser. C’est probablement 
le cas d’islam radical, en raison d’un usage intense dans le discours social et d’un effort 
de conceptualisation dans les sciences sociales, de telle manière qu’il renvoie à une 
réalité sociologique définie (Marzouki 2008). À l’autre extrême, on retrouve des 
expressions beaucoup moins lexicalisées telles qu’islam de paix ou islam des Lumières. 

Tableau 6: Les segments répétés significatifs contenant le mot islam



89

3.3.1 L’islam belge et l’islam en Belgique : des variations de sens

Nous avons regroupé toutes les désignations du type islam + gentilé 
ou islam + complément du nom (nom de pays/gentilé) : islam belge/de Belgique/
en Belgique/à la belge, avec les variantes d’Europe, de France.

Avec 103 occurrences, islam de Belgique est le plus fréquent. 
L’expression est le plus souvent indéfinie et les co-occurrents sont 
principalement formation et émergence, mais on trouve aussi construire, 
construction, mise en place, développer, avènement, chantier, autrement dit le 
champ lexical de la construction. L’islam de Belgique est souvent 
évoqué comme une entité à venir, à bâtir, souhaitée par certains, ce qui 
est visible autant dans le lexique (chantier, demandeurs) que dans la 
grammaire (usage du conditionnel) :

53.  Toute une série de chantiers ont été lancés, notamment 
la mise en place d’un islam de Belgique, c’est-à-dire un islam 
qui prend en compte le contexte du pays dans lequel il évolue. 
Mais je ne veux pas dire un islam coupé de ses racines, loin de 
là ! (La Dernière Heure, « On travaille avec toutes les autres 
religions », 20 juillet 2017).

54.  L’islamisme n’est pas l’islam. Les musulmans de Belgique, 
de France, d’Europe doivent développer un islam de 
Belgique, de France, d’Europe, un islam respectueux, vécu de 
l’intérieur, compatible avec notre humanisme et les valeurs 
des Lumières (La Libre Belgique, « Édito : faut-il interdire le 
parti Islam ? », 9 avril 2018).

55.  La majorité des musulmans sont demandeurs d’un islam 
de Belgique qui permettrait de faire d’eux des citoyens actifs 
qui à la fois respectent leur identité culturelle et religieuse et 
qui s’investissent dans le respect des institutions et des 
règles du pays dans lequel ils vivent. L’avènement d’un islam 
de Belgique participerait sans aucun doute à une meilleure 



90

cohésion sociale et à un meilleur vivre ensemble (La Libre 
Belgique, « L’islam des ambassades, un frein à un islam de 
Belgique? », 28 janvier 2015).

Cette isotopie de l’émergence et de la construction a été repérée par 
Pitoizet, Grossmann et Tutin (2020) dans un article sur un corpus 
médiatique français portant sur l’islam. Cet islam à venir a de manière 
essentielle une double appartenance, caractéristique qui est visible dans 
les structures grammaticales bipartites. Ainsi il prend en compte «  le 
pays dans lequel il évolue », mais « n’est pas coupé de ses racines » (A 
mais aussi B, exemple 53), il est compatible avec notre humanisme et nos valeurs 
des Lumières (A est compatible avec B, exemple 54), un islam qui permettrait de 
faire des citoyens actifs mais dans le respect des institutions (il permettrait A et à 
la fois B, exemple 55).

Islam belge et islam à la belge (moins fréquent dans le corpus, peut-être à cause 
du registre familier de l’expression) fonctionnent sur le même principe :

56. Il faut soutenir aujourd’hui le développement d’un islam 
à la belge, qui intègre les valeurs de la démocratie éclairée et 
pour lequel les lois de l’État sont supérieures aux lois 
religieuses (Le Soir, « Nous avons un but : la paix sociale », 30 
juillet 2016).

57. Un aspect auquel tient Philippe Markiewicz, le président 
du Consistoire central israélite de Belgique, qui a espéré que 
puisse se développer ici un « islam à la belge, essentiel pour 
un mieux vivre ensemble » (Le Soir, « La mosquée inaugurée 
dans la paix des religions », 1 juin 2016).

58. Je trouve que ce serait une bonne idée de construire un 
islam belge avec des imams bien formés et des mosquées qui 
fonctionneraient de manière autonome, sans intervention 
étrangère. Durant le ramadan, il y a des imams qui viennent de 



91

l’étranger sur lesquels nous n’avons pas de prise (La Dernière 
Heure, « Nous avons besoin d’un islam belge », 26 janvier 
2015).

Le même phénomène est à l’œuvre dans les expressions islam de 
France et islam d’Europe :

59. Professeurs et étudiants ont pu échanger avec les ministres 
[...]. Le but ? Développer un « islam de France dont la marque 
de fabrique serait l’humanisme » et permettre la formation à 
la laïcité d’imams et d’aumôniers des prisons (La Libre 
Belgique, « Paris veut former les imams à la laïcité en Alsace », 4 
mars 2015).

60. L’effondrement récent de cette civilisation musulmane a 
engendré auprès des musulmans un malaise presque existentiel 
qui explique en partie la violence de certains. Dépasser ce 
malaise est donc une condition supplémentaire à l’avènement 
d’un islam d’Europe ? (La Libre Belgique, « Les Belges auront 
les musulmans qu’ils méritent », 13 août 2016).

Dans ces exemples, le syntagme (islam + expansions) désigne plutôt 
la religion, le dogme, la pratique, l’idéologie, l’institution, compatibles 
avec le champ lexical de la construction, et seulement par extension les 
membres du collectif. On observe clairement que l’épithète et le 
complément du nom n’ont pas une fonction purement locative - ils ne 
renvoient pas à l’habitat du collectif  humain existant, mais à une entité 
en construction. Si l’expansion crée un sous-ensemble qui permet de 
catégoriser cet islam parmi d’autres (belge, européen, etc.), en même 
temps elle qualifie ce sous-ensemble, porteur de caractéristiques et de 
valeurs propres. Ceci explique que la détermination soit presque 
toujours indéfinie, car le syntagme renvoie à une entité qui n’existe pas 
encore. Rappelons que si l’article indéfini suppose l’existence virtuelle 



92

du référent, «  l’article défini quant à lui la suppose et implique donc 
qu’il se trouve quelque part un individu qui vérifie les conditions 
prédiquées » (Roig 2011).

Plus particulièrement dans le cadre du discours journalistique, 
l’article défini crée un effet d’évidence, de déjà-là, de connivence, qui 
rend saillant le référent pour le lecteur (Calabrese et Roig 2015 : 110). 
Si nous nous attardons sur la détermination, c’est parce que le choix de 
l’article défini ou indéfini est porteur de sens et départage les 
expressions. Alors que les expressions indéfinies renvoient à des entités 
à venir, les définies désignent des collectifs existants, comme dans 61 :

61. C’est à partir de ce double aspect qu’il est d’emblée 
possible de schématiser différents courants qui se partagent 
l’islam belge (La Libre Belgique, « Les cassures de l’islam 
belge », 30 janvier 2016).

L’exemple 62 est intéressant car même si la construction indique 
une entité existante (par l’article défini), celle-ci est neutralisée par le 
complément de temps « de demain » : 

62. « Il y a en Belgique, francophone en tout cas, un 
antagonisme entre la condamnation du salafisme et du 
wahhabisme -qui ne sont pas l’islam belge de demain que je 
souhaite- et la difficulté des pouvoirs publics à soutenir les 
initiatives des intellectuels musulmans », dit Mme Torrekens 
(La Libre Belgique, « Le sursaut doit venir de la communauté 
musulmane », 9 février 2017).

La figure suivante montre comment oscille la détermination du 
syntagme islam européen :



93

Figure 23: Extrait du concordancier du segment répété islam européen

La liste révèle que l’oscillation n’est pas aléatoire : l’expression 
définie renvoie à une entité existante, qu’elle soit animée (Ncoll 
humain) ou inanimée (l’institution/dogme/pratique). L’adjectif  a ici un 
sens locatif. L’expression indéfinie, quant à elle, renvoie à une entité 
inanimée en construction, qui doit s’adapter au contexte.

Figure 24: Extrait du concordancier du segment répété islam en Belgique



94

Contrairement aux syntagmes listés, islam en Belgique (Figure 24) a 
un tout autre fonctionnement, ce qui expliquerait pourquoi il est 
toujours déterminé par un article défini. Dans ce cas, le complément 
du nom a toujours un sens locatif20, il est à la fois un nom de religion et 
un nom collectif  humain.

L’expression ne renvoie pas à une entité à venir mais à une entité 
existante dont l’extension est connue, ce dont témoigne l’article défini 
et les expressions qui se trouvent dans le cotexte du segment répété (il 
a des courants, il s’intègre déjà, regroupe des manières différentes de 
voir la religion, regroupe des communautés aux cultures et aux 
théologies très différentes, il a une structure) :

63. L’islam s’intègre déjà d’une certaine manière dans toutes 
les sociétés. Il suffit de voir la différence entre l’islam en 
Belgique et en France (Le Soir, « Trop de jeunes cherchent à 
donner un sens à leur mort, à défaut d’en trouver un à leur 
vie », 12 mars 2016).

64. Or, s’agissant de l’islam en Europe, il y a vraiment des 
propositions différentes de voir le monde qui coexistent. 
Avec des rapports de forces entre elles, en lien avec les 
pétrodollars, avec la volonté de certains groupes organisés et 
États de développer des politiques islamiques de façon 
transnationale ou non. Une partie des crispations actuelles a 
pour origine ce rapport de forces entre des façons 
différentes de voir l’islam (Le Soir, « En fait, la pluralité de 
l’islam, c’est la règle », 8 juin 2017).

On peut conclure de ces exemples qu’il existe une différence de 
taille entre islam belge et islam en Belgique, ce que confirment les co-
occurrents des deux désignations. Pour la première, nous trouvons les 
noms émergence, développement, ainsi que les verbes au conditionnel et au 
futur permettraient, fonctionneraient, émergera. Ces formes sont absentes de 



95

la liste de co-occurrents d’islam en Belgique, où l’on trouve courant et 
propagation, qui parlent d’une entité déjà existante. L’idée de l’émergence 
d’un islam proprement local se traduit également par une réflexion 
autour de la place de cette religion dans la société européenne 
contemporaine, complétant le discours sur la transformation du 
collectif  original au nouveau contexte social :

Figure 25: Extrait du concordancier du syntagme la place de l’islam

Pour conclure cette partie, nous faisons le constat que les 
expressions définies renvoient à une entité existante, à la fois le dogme 
et le groupe humain, qui contient des sous-groupes (courants, origines 
géographiques, degrés de croyance). Elles ont ainsi un sens descriptif. 
De l’autre côté, les expressions indéfinies renvoient à des entités 
inanimées qu’il faut construire, développer et ont de ce fait un sens 
normatif. Dans ce cas, le nom ne contient pas des sous-divisions mais 
est présenté comme un élément d’un ensemble plus large (les islams 
qui existent dans le monde). 

On peut résumer ces constats dans le tableau suivant :



96

Tableau 7: Distribution des désignations selon la détermination

3.3.2 Les axiologies positives et négatives d’islam

La section précédente montrait comment le sens d’islam varie dans 
les constructions avec un gentilé ou un toponyme, que ce soit grâce 
aux mots pleins (belge, européen, à la belge, en Belgique) ou à la 
détermination (un islam vs. l’islam). La variation sémantique est encore 
plus évidente lorsque le Ncoll islam est accompagné par des adjectifs ou 
des compléments (autres que toponymiques). 

Dans les expressions de type islam + adjectif, on retrouve des 
expressions définies et indéfinies complètes, où le nom est modifié par 
un adjectif  qui restreint la portée du nom21. Certains renvoient à des 
sous-groupes institutionnalisés de l’ensemble (sunnite, chiite, wahhabite) 
alors que d’autres qualifient le nom de manière axiologique (que 
l’axiologie se trouve dans le lexique ou dans l’usage discursif, comme 
dans les trois derniers adjectifs de l’énumération suivante) : modéré, radical, 
conservateur, fondamentaliste, rigoriste, politique, militant, moderne.

Certains de ces segments constituent, par leur figement et leur 
autonomie référentielle, des dénominations, c’est-à-dire qu’elles 
établissent un lien stable avec un référent plus ou moins bien délimité. 
Ceci est surtout valable pour les dénominations des courants 
théologiques de l’islam, qui constituent des Ncoll possédant un nom 
d’individus hétérogènes (les sunnites, par exemple), même si 
l’hétérogénéité reste un constat d’expert, peu visible pour un 
énonciateur lambda :



97

65.  L’islam sunnite n’est pas monolithique. Outre ses diverses 
origines ethno-nationales, il se décline en quatre écoles 
juridiques dont le hanbalisme, la plus fermée, est celle dont se 
revendiquent l’Arabie saoudite et le Qatar, Al-Qaeda et l’État 
islamique (La Libre Belgique, « Repères », 14 février 2017).

Le reste des syntagmes construits avec des adjectifs axiologiques 
ont des degrés de figement variables et des référents moins stables 
mais surtout flous, ce qui explique les nombreux débats sociétaux 
autour des termes (Marzouki 2008), malgré un usage massif  dans les 
discours publics. En discours, ils fonctionnent souvent dans des 
oppositions (modéré/radical, modéré/fondamentaliste, moderne/
conservateur).

Contrairement aux dénominations des courants, qui apparaissent 
dans des expressions définies, le reste des syntagmes prend 
majoritairement l’article indéfini ou alterne le défini et l’indéfini, 
comme le suggèrent les cotextes immédiats d’islam conservateur ou islam 
fondamentaliste :

Figure 26: Extrait du concordancier du segment répété islam conservateur

L’oscillation entre les articles est subtile mais visible : alors que l’indéfini 
réfère à une façon conservatrice/fondamentaliste de pratiquer l’islam, le 
défini renvoie à un phénomène sociologique saillant et connu de tous.



98

Figure 27: Extrait du concordancier du segment répété islam fondamentaliste

Les expressions islam moderne et islam contemporain, quant à elles, 
méritent un détour, car elles pourraient être prises pour synonymes 
mais ont des fonctions spécifiques en discours. Alors que la deuxième 
désigne l’islam actuel où l’adjectif  a une valeur chronologique 
(« spécialiste de l’islam contemporain », « les réalités de nos sociétés et 
de l’islam contemporain  »), la première renvoie à un type d’islam en 
particulier, à une manière de pratiquer l’islam, à un islam occidentalisé :

66. Est-ce bien le même homme qui, la veille au soir, dissertait 
d’une voix douce et dans un anglais oxfordien sur les défis et 
les tourments de l’islam moderne ? (Le Vif/ L’Express, « Un 
émir en ligne de mire », 10 avril 2015).

67. Mais il s’agit aussi de réfléchir à comment mieux intégrer 
l’islam dans notre société et ce avec un double axe nous 
voulons un islam moderne, et européen, c’est-à-dire qui ne soit 
pas un islam importé, mais un islam qui vit en harmonie avec 
le territoire dans lequel il se développe (Le Vif/ L’Express, 
« Un émir en ligne de mire », 10 avril 2015).

Deux autres expressions fonctionnent en binôme, à savoir islam 
militant (10 occurrences) et islam politique (147 occurrences). Si la 
deuxième est plus stable, figée et a un référent reconnaissable, la 



99

première est moins usitée mais fonctionne en discours comme son co-
référent - militant/militance pouvant parfois se retrouver dans le même 
cotexte que politique :

68. D’aucuns regrettent de la militance pure et simple pour 
l’islam politique, avec un penchant clair pour les Frères 
musulmans, la mouvance venue d’Égypte qui a essaimé un 
peu partout au grand dam des régimes qui savent la légitimité 
de cette tendance politique islamique au sein des populations 
(Le Soir, « La chaîne Al-Jazeera soutient-elle l’extrémisme ? », 5 
juillet 2017).

Les co-occurrents de l’expression islam politique confirment la valeur 
axiologique négative en discours (frères musulmans, islamisme, mais aussi 
avec une moindre fréquence Al Qaïda, ultrarigoriste). Le syntagme islam 
militant a un cotexte moins guerrier qu’islam politique mais se présente 
comme une version intransigeante de la religion. On doit le combattre, 
il n’accepte pas les autres croyances, se répand, se radicalise et est 
provocateur :

69. Cet été, certains maires en France ont interdit le port du 
burkini sur les plages, considérant que ce "non-vêtement" était 
le signe d’un islam militant et provocateur (La Libre Belgique, 
« Mélanome et cellulite », 28 décembre 2016).

En opposition avec tous les autres syntagmes, islam modéré est une 
expression dialogique qui présuppose l’existence de pratiques non 
modérées de l’islam. Dans ce sens, l’expression ne prend sens que par 
opposition aux autres pratiques (rigoriste, conservatrice, fondamentaliste, 
radicale, mais aussi, en discours, salafiste ou wahhabite) et a donc peu 
d’autonomie référentielle. Un élément ressort dans le cotexte de cette 
expression. Les mots retour et revenir sont saillants, impliquant par-là que 
les formes actuelles de radicalisme s’éloignent de l’islam traditionnel, 



100

que l’on suppose modéré ou non politique. On trouve également parmi 
les co-occurrences du segment répété les verbes encourager et promouvoir :

70. C’est sans doute vrai. On aurait pu, par exemple, s’opposer 
à la propagation du wahhabisme saoudien et encourager 
l’islam modéré et apolitique pratiqué au Maroc depuis mille 
ans (Le Vif/ L’Express, « On peut bien vivre ensemble dans un 
État fort », 1 avril 2016).

Enfin, trois expansions du nom islam se déclinent sous forme de 
complément : islam des Lumières, islam de paix et islam des origines. Ces 
trois expressions prennent place dans un réseau d’oppositions (par 
rapport à islam obscurantiste, islam de guerre, islam moderne), ce qui nous 
conduit à les considérer comme des désignations dialogiques, c’est-à-
dire qui répondent ou s’opposent aux désignations opposées. Il ne 
s’agit pas de syntagmes figés mais de désignations néologiques dont le 
but est de nommer les tensions au sein du collectif. Ces tensions sont 
mises en évidence par le volontarisme qui entoure les trois syntagmes : 
on « préconise » ou on « prône » une certaine pratique de la religion :

71. À la lumière des derniers événements à Copenhague, 
l’islam des Lumières que vous préconisez n’est-il pas qu’une 
vue de l’esprit ? interroge d’ailleurs l’un d’eux. Réponse sans 
concession de notre invité, habitué à cette critique. Selon lui, 
l’actualité rend la réalisation de son projet d’autant plus 
urgente. L’islam des Lumières est un programme d’ensemble, 
il procède de la philosophie des Lumières, use d’une 
méthodologie adaptée et progressive (Le Soir, « Après les 
attentats de Copenhague, l’urgence d’un "islam des 
Lumières" », 17 février 2015).

72. Les livres consultés par Alain Destexhe sont typiques de la 
mouvance salafiste, qui tourne le dos à l’éducation occidentale 



101

et prône un retour à un islam des origines, appliquant le Coran 
à la lettre (La Libre Belgique, « Des livres rabaissant la femme, 
diffusés à la Foire musulmane », 2 décembre 2014).

Le même phénomène est à l’œuvre dans islam de paix : on le 
« prône », on le « défend », on « encourage son essor » (voir figure 28). 
C’était aussi le cas d’islam conservateur/fondamentaliste, dont les cotextes 
témoignent de la tension, l’opposition entre pratiques, idéologies, sous-
groupes : on le «  prône  », on le «  propage  », on s’y «  oppose  », il 
« monte », il continue à « sévir », on y « retourne », il « prospère », on le 
« dissémine », on le « restaure » (voir figure 27).

Figure 28: Concordancier du segment répété islam de paix

Les trois expressions construites sur la base de la complémentation 
du pivot islam sont clairement axiologiques et témoignent d’un effort 
de nommer une opposition, visible dans le terme opposé mais 
également dans les verbes qui l’entourent et qui expriment 
l’antagonisme qui caractérise l’islam aujourd’hui, tant à l’intérieur du 
collectif  qu’avec d’autres groupes. Ces désignations permettent de voir 
les membres plutôt que le collectif, lesquels se réunissent en sous-
ensembles en fonction de leur pratique et leur idéologie (conservatrice, 
moderne, pacifique, etc.).

Plusieurs constats découlent de l’analyse des segments répétés du 



102

corpus. Le premier constat est qu’à côté de dénominations historiques 
désignant les branches de l’islam ou de dénominations sociologiques 
consacrées, il existe une profusion de désignations plus ou moins 
figées, en fonction de la fréquence d’usage, de la stabilité sémantique et 
du caractère néologique. Pour les lecteurs, la manière d’accéder au 
référent n’est pas aisée, car il ne suffit pas de passer par le sens lexical 
de l’adjectif  (notamment lorsqu’il est polysémique, comme dans radical, 
ou flou comme dans le complément des Lumières ou de paix). La 
référence se fait alors sur la base de représentations partagées et de 
discours en circulation, assez saillants pour permettre de construire des 
référents communs. 

Le deuxième constat est que la multiplication d’expressions 
témoigne de tensions au sein du collectif  ainsi qu’avec des groupes 
extérieurs, ce que confirment l’isotopie de l’émergence, de la place et 
de la promotion d’un modèle (prôner, propager, etc.). Elle dévoile un 
réseau complexe de désignations qui sont le symptôme d’un moment 
de débat intense. Dans ce sens, la plupart des syntagmes ici étudiés ne 
nomment pas des sous-divisions de l’islam (à part les trois qui le font) 
mais des manières de pratiquer l’islam ou des formes futures, des 
manières souhaitées ou au contraire indésirables, cohérentes ou non 
avec les systèmes de valeurs qui prévalent dans les sociétés 
européennes. Elles ne nomment pas toutes des référents déjà-là mais 
qui sont en train de se construire, de prendre une autre forme ou au 
contraire de reculer, et en tout cas d’être débattus et objets de 
polémique. Dans ce sens, les différentes expansions du nom servent 
plusieurs propos  : créer de nouveaux référents sociaux, chargés 
axiologiquement et qui permettent pour autant aux énonciateurs de se 
positionner dans le débat public. Si la plupart des syntagmes renvoient 
à un collectif  humain plus ou moins identifiable (islam conservateur, islam 
belge), d’autres ont une référence plus floue et désignent plus 
difficilement des acteurs humains (islam de paix ou des Lumières, mais 
peut-être aussi islam politique, qui pourrait renvoyer à un corpus ou un 
dogme plutôt qu’à un groupe)22. Le tableau 8 synthétise les principales 



103

observations sur la nature des syntagmes, les classant par leur forme et 
leur axiologie. 

 Tableau 8: Tableau axiologique des désignants

La multiplication d’énoncés dénominatifs autour d’islam n’est pas 
anodine, elle témoigne d’un moment du discours social dans lequel 
l’islam, objet de débat depuis des décennies en Europe, est reconfiguré 
par les différents acteurs politiques, associatifs, religieux, académiques. 
Ces derniers font appel à des ressources linguistiques disponibles qui 
leur permettent de spécifier de quel islam ils parlent, autrement dit 
d’opérer une référenciation plus fine que celle que l’expression 
nominale définie incomplète (l’islam) permet. Les expressions désignent 
des entités tantôt perçues comme existantes, tantôt comme non 
existantes mais qui doivent voir le jour ; elles reformulent l’image de 
l’islam (religion de paix et non de guerre) ou le qualifient en fonction 
de caractéristiques saillantes (modéré ou radical). Dans ce sens, leur 
mise en discours n’est pas seulement désignative (on pointe quelque 



104

chose qui est déjà là) mais participe de la construction de ce que l’on 
veut voir émerger ; elle a donc une portée pragmatique car les 
énonciateurs veulent faire quelque chose avec le langage qui dépasse la 
désignation. L’effet de cette détermination hétérogène du nom islam est 
finalement de segmenter la représentation du référent en plusieurs 
sous-ensembles, que le groupe nominal seul n’arrive pas à exprimer.

Si le procédé discursif  est tout à fait banal car il permet une 
référenciation plus affinée de l’objet, dans un contexte de débat accru il 
devient le symptôme d’une reconfiguration du réel social. Plus que les 
occurrences isolées, c’est la masse d’énoncés dénominatifs et leur poids 
statistique dans le corpus qui fait sens et qui témoigne d’une nécessité 
de (re)définition de l’objet.

3.4 Islamophobie : un concept central

Après avoir analysé les expressions dénominatives, nous nous 
penchons sur un des mots-clés du corpus, islamophobie, un concept 
politique qui structure les débats publics sur l’islam. Le corpus indique 
un emploi statistiquement significatif  du mot en 2015 dans chacun des 
quatre titres de presse. L’usage du lexème nous intéresse pour deux 
raisons. La première est qu’il s’agit d’un mot contesté par une partie du 
corps social  ; comme nous l’avons montré ailleurs (Calabrese 2015), la 
presse française se fait l’écho de ces débats particulièrement intenses 
dans l’Hexagone. Vu la proximité des espaces médiatique et culturel 
français et belge francophone (Lits 2012), nous voulions observer si 
dans le corpus belge le mot est employé de manière référentielle (pour 
référer à un phénomène sans remettre en cause son usage) ou bien 
métalinguistique (en questionnant l’adéquation du mot au phénomène). 
Deuxièmement, nous voulions confirmer l’hypothèse que le mot est 
notamment utilisé dans un contexte post-attentats. 

Un retour au corpus nous permet de constater que ce pic de 2015 
(Figure 29) fait principalement référence à ce contexte, marqué entre 
autres par le thème de l’amalgame, caractéristique, comme nous l’avons 



105

déjà mentionné, de la dénonciation d’islamophobie.
Le concordancier nous permet de saisir la manière dont le mot est 

employé dans chaque titre de presse par année. On constate généralement 
un usage référentiel du terme (à quelques exceptions près), soutenu par un 
réseau de métaphores selon lesquelles «  on nourrit/alimente  » 
l’islamophobie, qui se «  développe  ». Il y a une «  banalisation  », un 
« climat », une « vague » d’islamophobie contre laquelle « il faut lutter » ou 
qu’il faut «  déconstruire  ». Le mot est accompagné généralement d’un 
article défini, ce qui en fait une expression définie référentielle (463 fois sur 
657 occurrences du mot islamophobie). Il est souvent mis en parallèle avec 
l’antisémitisme, la xénophobie, le racisme, l’afrophobie et la discrimination 
dans des phrases énumératives. L’islamophobie est «  virulente  », «  vile  », 
« ambiante », « généralisée », « évidente », « galopante » et on la mesure en 
comptabilisant des « faits ». Parfois le mot est accompagné d’un marqueur 
de dialogisme interdiscursif23 (bien réelle) pour réfuter les discours qui 
s’opposent à la circulation du terme :

73. « On y trouve l’idée que l’intégration est un échec et qu’il y 
a dans le monde d’aujourd’hui une insécurité globale. Mais 
l’insécurité de vie est largement réduite à l’insécurité pénale 
Ajoutons à cela l’islamophobie bien réelle » (« La figure du 
djihadiste rassemble les peurs », Le Soir, 24 janvier 2015) 

Figure 29: Progression du mot islamophobie dans le corpus belge (2014-2018)



106

Les cotextes du mot confirment donc que lorsque la presse belge 
parle d’islamophobie, elle fait majoritairement allusion à un phénomène 
social observable assimilable à un racisme, qui grandit et contre lequel 
il faut lutter. Le pic d’utilisation du mot en 2015 était selon notre 
hypothèse dû au contexte post-attentats, lequel active le leitmotiv de 
l’amalgame et sa contre-figure, la dissociation. Une vue du 
concordancier pour les articles publiés cette année confirme cette 
intuition, même si les thèmes qui déclenchent l’usage du mot sont plus 
largement (au-delà des actes terroristes) la question du 
communautarisme, de la radicalisation et l’extrémisme.

74. Charb considère que crier à l’islamophobie revient à favoriser le 

communautarisme. « Les militants qui essaient d’ imposer aux 

autorités judiciaires et politiques la notion d’islamophobie n’ont pas 

d’autres buts que de pousser les victimes de racisme à s’affirmer 

musulmanes » (« Le testament de Charb contre "les escrocs de 

l’islamophobie" », Le Soir, 16 avril 2015).

Mais, peu d’exemples montrent un usage critique du mot dans le 
corpus belge. En 2016, Patrick Charlier constate ainsi que malgré 
l’inadéquation étymologique et sémantique d’islamophobie, pointée par 
certains, le terme s’est imposé et avec lui une pluralité de sens, en voie 
de stabilisation :

75. S’il s’impose dans les discours, le terme d’islamophobie provoque 

encore des réticences. Patrick Charlier, directeur d’Unia (ex-Centre 

interfédéral pour l’ égalité des chances), l’admet : « Sur le plan 

strictement sémantique, ce n’est pas un bon terme ». Oui, on peut 

avoir « peur » (phobos) de l’islam. Et on peut critiquer, même de 

façon virulente, une religion, appuie Patrick Charlier. D’aucuns lui 

préfèrent donc le terme de musulmanophobie. Reste que c’est 

l’« islamophobie » qui s’impose, « entendu comme une hostilité, une 

violence à l’égard des personnes musulmanes ou présumées comme 



107

telles ». Cette définition posée, Unia conserve quelques points de 

divergence avec des associations : « À nos yeux, les discriminations 

sur base des convictions religieuses ne relèvent pas automatiquement 

d’islamophobie » (« Un terme qui dérange », Le Soir, 27 mai 2016).

L’analyse des co-occurrents du terme islamophobie permet 
d’objectiver les usages dominants du terme. Le tableau suivant liste, par 
ordre décroissant de significativité, les vocables principalement associés 
au mot pivot islamophobie dans le corpus :

Tableau 9: Co-occurrents d’islamophobie dans le corpus belge (2014-2015)



108

Les articles associent au sein de leur paragraphe le terme islamophobie 
à d’autres formes de « racisme » ou d’« antisémistisme ». Tous semblent 
également se faire l’écho d’«  acte[s]  » islamophobes «  contre les 
musulmans  », à l’image des collectifs de lutte (CCIB, Muslims’ Rights 
Belgium) fréquemment cités dans des énoncés référentiels qui 
contribuent à valider le mot et le problème public ainsi désigné. Ceci 
révèle le poids de la reprise du discours des «  collectifs  » ou des 
«  associations  » de défense de la «  communauté  » musulmane et des 
« victimes » d’actes islamophobes. Cette présence forte d’acteurs de la 
société civile constitués en collectif  démontre également une 
communication active envers les médias d’information qui 
entretiennent la thématique dans le discours médiatique. Nous avons 
constaté que ces collectifs sont constitués des mêmes acteurs, qui ont 
une vision de l’islamophobie principalement axée sur le port de signes 
religieux. Nous avons voulu comprendre leur conception du racisme et 
leur rapport avec les journalistes, mais deux des trois associations ont 
refusé d’échanger là-dessus. 

Globalement dans le corpus, le terme islamophobie est 
majoritairement employé dans une dimension référentielle : on constate 
la «  montée  » ou la «  hausse  » du «  phénomène  » ou on évoque les 
moyens de « lutte », ce qui contraste avec l’usage qui en est fait dans les 
médias français de référence (Calabrese et Guaresi 2021). Dans de 
nombreux passages, les articles établissent une synonymie entre 
islamophobie et discrimination(s), ce dernier mot étant un co-occurrent fort 
d’islamophobie (+9,19) :

76. Quant aux critères raciaux ou religieux, le racisme anti-arabe (28 

dossiers) est, dans l’ ordre de fréquence, celui donnant lieu au plus 

grand nombre de plaintes ; le racisme anti-noir ( 22 dossiers ); la 

discrimination antimusulmane/islamophobie (17 dossiers) ; le 

racisme anti-étranger/xénophobie ( 12) ; et l’antisémitisme (4 

dossiers) (« Discrimination : des plaintes en légère hausse », La 

Dernière Heure, 22 octobre 2014).



109

Comme l’indique la liste des co-occurrents, ce discours fait une 
large place aux revendications et aux actions des associations anti-
islamophobes :

77. « On a décidé d’organiser la manifestation, il y a près de deux 

semaines, à la demande de plusieurs familles de victimes », explique 

Fouad Benyekhlef, l’administrateur de Muslims’ Rights Belgium, qui 

souligne la bonne collaboration avec les services de police. 

« L’islamophobie fait des victimes et conduit à des situations 

catastrophiques, que ce soit au niveau de l’emploi, du logement, des 

loisirs et tout simplement de la vie publique », explique-t-il, précisant 

que Muslims’ Rights Belgium reçoit près de 600 dénonciations de 

faits islamophobes par an (« Dressés contre l’islamophobie », La 

Dernière Heure, 27 octobre 2014).

78. Pour y remédier, la plate-forme Muslims Rights Belgium, qui 

regroupe des associations actives dans la lutte contre l’islamophobie, 

a décidé de diffuser, via les réseaux sociaux dans un premier temps, 

une série d’affiches qui entend dénoncer le climat délétère qui 

étouffe la communauté musulmane de Belgique (« L’inquiétante peur 

des musulmans », La Dernière Heure, 8 avril 2014).

En somme, le sens d’islamophobie tendanciellement établi dans le 
corpus penche davantage du côté du phénomène que du côté du débat 
lexico-sémantique, qui domine les débats français. Si le débat 
métalinguistique n’est pas tout à fait absent, il est lié au contexte 
français (soit il s’agit d’articles repris à la presse française, soit 
d’interviews d’acteurs français, comme Riss, directeur de Charlie Hebdo), 
où l’islamophobie évoque surtout le « concept », « le terme » ou encore 
le « mot ». C’est le cas particulièrement dans l’hebdomadaire Le Vif, qui 
disposait, au moment couvert par le corpus, d’un partenariat éditorial 
avec l’Express et qui manifestait une certaine perméabilité éditoriale 
avec la presse française :



110

79. Quelques jours plus tôt, dans L’Express, André Comte-Sponville 

n’avait pas dit autre chose. Mais sans que ses propos ne soient autant 

amplifiés. Le « philosophe du bonheur » évoquait « la question de 

l’islam et de l’islamophobie. Cette dernière notion est piégée à force 

d’ être équivoque. Si l’ on entend par « islamophobie » la haine des 

musulmans, c’est une forme de racisme comme une autre. Mais si le 

mot désigne la peur de l’islam – ce qui est le sens propre du terme 

islamophobie –, c’est une position idéologique légitime » (« Le droit 

d’avoir peur, le droit d’y répondre », Le Vif, 18 septembre 2015).

80. La religion structure la pensée des terroristes. Ils n’agissent pas 

pour l’argent, ils ne revendiquent rien pour justifier leurs actes , ils se 

contentent d’invoquer leur religion, l’islam. Je trouve totalement 

absurde de parler d’islamophobie dès qu’on souligne cette évidence ! 

Évoquer le rapport entre l’islam et notre conception de la 

démocratie n’a rien à voir avec une quelconque « phobie », c’ est un 

véritable débat sur l’organisation de notre société. Quelle place 
pour les religions, pour la religion en général, dans un monde 
libre et ouvert ? Ce sont des questions auxquelles nous avons 
déjà répondu, il y a longtemps ; peut-être devons-nous juste 
réaffirmer nos principes (« À Charlie plus que jamais, nous 
voulons dessiner », Le Vif, 8 janvier 2016). 

3.5 Islam et attentats

Nous l’avons vu, la littérature pointe une association abusive entre 
l’islam et les périodes d’attentats dans les médias d’information. Pour 
avoir une vision d’ensemble de la manière dont se construit le récit de 
ces moments discursifs, nous avons regroupé les articles publiés deux 
semaines après des attentats de nature islamiste perpétrés en France, en 
Allemagne ou en Belgique entre 2014 et 201624. Le corpus 
«  Islam_Moments_Attentats  » est composé de 12 parties, regroupant 
des articles produits en dehors des moments d’attentats et des articles 



111

écrits dans les deux semaines qui suivent les sept évènements 
terroristes choisis (nommés M1, M2…, voir note 24), le but étant de 
questionner l’existence de traits discursifs spécifiques pour évoquer 
l’islam lors des périodes post-attentat.

Figure 30: Description du corpus « Islam_Moments_Attentats » 

L’analyse arborée menée sur les 12 parties du corpus, discriminant 
d’une part les 7 moments post-attentats et d’autre part les articles 
contenant le mot islam produit le reste du temps, montre qu’il n’existe 
pas de dichotomie nette entre les textes rédigés en période d’attentat 
(notés M1, M2, M3... M7) et les autres. Au contraire, les textes ont 
tendance à s’assembler au gré de la périodisation annuelle du corpus : 
les articles produits en 2014-2015, y compris ceux sur les attentats de 
ces deux années, se situent sur les branches supérieures de l’arbre. Les 
textes des années 2016, 2017, 2018 se rassemblent plutôt autour des 
branches inférieures de la figure. Il y a donc un primat de la 
chronologie annuelle par rapport au classement par moments 
discursifs.



112

Figure 31: Analyse arborée du corpus « Islam_Moments_Attentats »

On constate aussi que le mot islam ne connaît pas de pic d’utilisation 
systématique dans les sous-corpus post-attentats. Il est surutilisé 
généralement en 2015 et donc également après les attentats de la même 
année (M2 et M3). Mais le terme n’est pas surreprésenté dans le moment 4 
en 2015. En 2016, le terme islam est très représenté dans le corpus global. 
Mais le mot ne connaît pas de suremploi dans les corpus post-attentats, 
sauf  durant le moment M2, c’est-à-dire après les attentats à Charlie Hebdo.

La fréquence relative le confirme : sauf  en 2015 (année de forte 
utilisation du mot), le terme islam ne connaît pas de surutilisation 
massive dans les périodes post-attentats. Les particularités de la 
couverture pendant les moments discursifs post-attentat est visible 
dans le tableau suivant, qui recense les trois premières spécificités 
lexicales du sous-corpus « Islam_Moments_Attentats » :



113

Figure 32: Absence de surutilisation spécifique du mot islam dans les moments 
discursifs post-attentats (M1 à M7) 

Figure 33: Distribution du mot islam en fréquences relatives

Tableau 10: Trois premières spécificités des sous-corpus « Islam_Moments_Attentats »



114

Lorsqu’on se penche sur les co-occurrences d’attentats (Tableau 11), 
on confirme que le focus est mis sur une description des faits, avec une 
sur-représentation prévisible du lexique du terrorisme et aucune trace 
des mots islam ou musulmans. Seule la racine islam- se retrouve dans le 
mot islamiste. Fait curieux, les événements survenus en France priment 
par rapport aux attentats commis sur le sol belge.

La seule association systématique entre islam et attentats apparait 
dans le segment répété islam et terrorisme, avec 15 occurrences dans le 
corpus. Le concordancier montre le cotexte très particulier de cette 
collocation, à savoir la dissociation entre les deux termes, souvent dans 
des discours rapportés :

Tableau 11: Co-occurrents d’attentat dans le corpus « Islam* » (2014-2018)



115

Figure 34: Concordancier du segment répété islam et terrorisme dans le corpus
 
La figure de l’amalgame apparait ainsi systématiquement dans 

l’environnement lexical du terrorisme islamiste et mérite que l’on se 
penche sur son usage. Le mot amalgame connaît 411 occurrences dans 
l’ensemble du corpus et 203 pour la seule année 2015, clairement liée 
au contexte post-attentats :

 
 Figure 35: Distribution du mot amalgame dans le corpus « Islam* » (2014-2018)

Comme le notent Douyère et Antoine, en cas d’association 
problématique entre la religion et un fait social les médias 
d’information peuvent chercher à écarter la référence religieuse 
«  quand elle dérange ("islam" djihadiste des attentats revendiqués par 



116

Daesh, par ex.) et vient heurter une définition et une pratique plus 
conventionnelle du religieux » (Douyère & Antoine 2018 : en ligne).

Le tableau des principaux co-occurrents d’amalgame (tableau 12) 
ainsi que le fragment de concordancier (figure 35) montrent 
l’injonction («  falloir  ») à «  éviter  » la «  stigmatisation  » des 
«  musulmans  », la «  peur  » envers la «  communauté  » et l’association 
avec le « terrorisme », laquelle conduit à l’« islamophobie » :

 Tableau 12: Co-occurrents d’amalgame dans le corpus « Islam* » (2014-2018)



117

 Figure 36: Extrait du concordancier d’amalgame dans le corpus « Islam* » 
(2014-2018) 

La figure de l’amalgame fait partie des stratégies discursives pour 
dissocier islam et terrorisme, qui se retrouvent dans plusieurs discours 
publics post-attentats. Elle prend place à côté de la collocation « l’islam 
est une religion de paix  » et les phrases prédicatives négatives de 
dissociation, du type « l’islam n’est pas X » :

 Figure 37: Extrait du concordancier de islam est une religion de paix 
dans le corpus « Islam* » (2014-2018)



118

 Figure 38: Extrait du concordancier d’islam n’est pas dans le corpus 
« Islam* » (2014-2018) 

Les expressions de dissociation sont à ce point figées qu’elles 
génèrent un contre-discours, comme le montrent les exemples suivants :

81. Les Belges musulmans doivent dire plus fort à quel point ils sont 

solidaires de ce qui arrive chez nous. Ils ne peuvent pas se contenter 

de dire que les attentats, ce n’est pas l’islam, que le terrorisme et 

l’islam radical, cela ne les concerne pas. Cela les concerne 

directement parce que leur pays, la Belgique, est concerné, parce 

qu’ils sont citoyens de ce pays. Malheureusement, je crains que l’on 

vive l’effet inverse, surtout à Bruxelles (« Les attentats ne doivent pas 

faire craindre une guerre civile », Le Vif/L’Express, 25 mars 2016).

Or ce n’est pas parce que le mot islam ne se retrouve pas 
systématiquement dans le cotexte d’attentats qu’ils ne sont pas liés. En 
effet, le pic d’utilisation d’islam en 2015, et plus particulièrement dans 
l’après-attentats, s’explique par un débat sociétal global autour de la 



119

nature de cette religion, son adaptation au contexte européen, un 
retour sur son histoire, un focus sur le phénomène des conversions. 
Pour avoir une idée de la manière dont se déroule de débat dans la 
presse écrite on peut avoir recours, outre les co-occurrents (voir le 
tableau 3), au concordancier, qui nous montre les cotextes dans 
lesquels le mot est utilisé. Vu la taille de notre corpus il est difficile de 
se pencher sur toutes les occurrences d’islam en 2015, mais le 
concordancier nous donne une idée des thématiques abordées :

82. Le patron de la Sûreté de l’État a plaidé samedi pour un « islam 

belge », dans une interview accordée au Standaard. Il estime que la 

formation d’imams en Belgique et des mosquées qui fonctionnent 

sans intervention étrangère permettraient d’endiguer la radicalisation 

(« Nous avons besoin d’un islam belge », La Dernière Heure, 26 

janvier 2015).

83. « On peut le craindre, en effet. La jeunesse n’est pas à l’abri. Elle 

n’est pas protégée de ces actions. Il faut dire haut et fort que l’islam, 

ce n’est pas ça. L’islam, c’est la paix et l’amour » (« La Belgique non 

plus n’est pas assez dure », La Dernière Heure, 11 janvier 2015)

84. Le Centre islamique et culturel de Belgique confirme ce regain 

d’intérêt pour la religion. « Il y a eu une surmédiatisation de l’islam 

avec les attaques en France. Les personnes veulent donc en savoir 

plus sur cette religion », affirme Mohamed Galaye, directeur de 

l’Institut islamique européen à Bruxelles. Les musulmans ont été 

assimilés, à tort, aux terroristes et aux événements de Charlie Hebdo. 

Beaucoup se sont sentis stigmatisés, victimes d’une injustice. Ils 

viennent au centre avec de nombreuses questions. Que dit le Coran ? 

Est-ce qu’il y a de la violence dans le Coran. Il y a aussi des non-

musulmans qui viennent poser des questions » (« Les ventes du 

Coran explosent », La Dernière Heure, 12 février 2015).



120

En bref, les périodes post-attentats sur le sol européen donnent lieu 
à une discussion continue dans laquelle sont bien représentés les appels 
aux musulmans modérés, la figure de l’amalgame et les tentatives de 
dissociation avec le terrorisme.

Cette partie nous permet de conclure que, dans la couverture 
francophone de faits liés à l’islam, les journalistes privilégient une 
énonciation pédagogique qui donne à voir divers aspects de l’islam, 
dans ses dimensions géographique et historique, cultuelle et culturelle. 
Confrontés à des événements violents liés à l’islamisme radical ou à des 
formes fondamentalistes de la pratique religieuse, les médias ont des 
stratégies d’atténuation et de dissociation qui reviennent de manière 
presque rituelle. La couverture, notamment dans les périodes post-
attentats, se caractérise également par le fait de donner la parole à des 
acteurs politiques ou institutionnels qui appellent à la construction d’un 
islam nouveau, plus en phase avec les valeurs européennes. La question 
de l’islamophobie, on l’a vu, occupe également une place fondamentale 
et s’éloigne de la représentation qui en est faite dans les médias 
français, où le débat sur le sens du mot prend parfois le dessus. À ce 
sujet, on note que les journalistes belges ont leurs sources auprès d’un 
panel réduit d’acteurs représentant l’islam organisés en associations 
sans but lucratif, à qui ils confèrent une expertise pour relater la 
situation des musulmans en Belgique. Comme l’ont montré De Changy 
et al., la question du choix des représentants communautaires est 
particulièrement délicate pour les journalistes  : «  D’un côté, les 
journalistes sont confrontés à la structure non hiérarchique de l’islam et 
à l’absence d’autorité religieuse “agréé” par l’ensemble des musulmans. 
Se pose alors de façon cruciale le problème des porte-parole légitimes 
de la communauté et de sa représentation. Quelle parole est légitime ? » 
(De Changy et al. 2006  : 53). Laurye Joncret (2023) avance que ce 
recours aux sources communautaires et associatives musulmanes 
s’inscrit dans une stratégie d’atténuation mise en place par les 
journalistes, pour éviter la montée d’un discours potentiellement 
réducteur à l’égard de l’islam et des musulmans. 



121

Globalement, le corpus montre une vigilance particulière dans la 
mise en mots, un souci d’éviter les amalgames et d’équilibrer l’image 
négative de l’islam qui circule dans d’autres discours sociaux. Nous 
verrons dans la section 4 que les entretiens avec des journalistes 
confirment ces résultats.

4. Le travail journalistique dans la couverture de 
l’actualité liée à l’islam

À partir du repérage des signatures présentes dans le corpus de 
presse (33 signatures différentes), les journalistes les plus fréquemment 
signataires d’articles sur le sujet ont été contactés. La production des 
articles comprenant une mention explicite à l’islam (et des variations du 
mot) oscille entre 420 et 22 articles par journaliste. Les contacts ont été 
pris avec les personnes ayant écrit, sur l’ensemble de la période, un 
minimum de 35 articles, ce qui représente 18 journalistes (11 hommes 
et 7 femmes). Onze d’entre eux (8 hommes et 3 femmes) ont fait 
l’objet d’un entretien qualitatif  semi-dirigé (Tableau 13). 

L’objectif  des entretiens était triple : comprendre la carrière du ou de 
la journaliste et la manière dont l’objet islam est devenu un sujet 
journalistique dans leur carrière ; la connaissance de l’islam acquise et 
construite personnellement et professionnellement et, enfin, les enjeux 
de couverture médiatique. Les entretiens ont été menés en 2021 en ligne.

Les entretiens ont fait l’objet d’une analyse thématique. Ils 
permettent de proposer un ensemble de pistes de compréhension des 
représentations et des pratiques journalistiques liées à la couverture 
médiatique de l’islam par les journalistes.

Trois points structurent cette partie de nos résultats. Le premier 
analyse les identités et les trajectoires des journalistes du corpus ; le 
second analyse les manières dont la couverture médiatique de l’islam se 
trouve aux prises avec les contraintes journalistique et médiatique et, 
enfin, le troisième aborde les enjeux de l’écriture de l’islam à la lumière 
des contraintes du débat public. 



122

Tableau 13: Les informatrices et informateurs

4.1 Identités et trajectoires plurielles des journalistes 

La composition de notre corpus d’entretiens a révélé deux 
figures journalistiques principales amenées à couvrir l’actualité liée à 
l’islam : les journalistes des services internationaux et ceux et celles 
travaillant pour les rubriques société ou locale. Cet état de fait 
constitue le premier point de l’analyse et permet, ensuite, de mieux 
comprendre comment l’islam est devenu (ou non) une forme 
d’expertise dans la carrière des journalistes et, enfin, comment ils 
ont sédimenté des connaissances et structuré leurs réseaux, 
notamment de sources, à ce sujet.



123

4.1.1 L’islam dans deux mondes : le localier/société et le 
journaliste international

Une différence de taille sépare les individus de notre corpus selon 
l’aire géographique qu’ils couvrent. Dans les signataires repérés, deux 
profils distincts ont émergé : d’une part les journalistes travaillant pour 
les rubriques internationales et qui ont majoritairement une carrière 
comme reporter à l’étranger, correspondant ou analyste des enjeux 
internationaux, notamment l’islam politique à l’international; d’autre 
part, les journalistes assignés aux rubriques société et aux informations 
locales, qui ont été confrontés à l’islam au travers de la couverture soit 
des quartiers et des communes, soit des attentats notamment sur le sol 
belge. Les deux profils ont construit des rapports singuliers à notre 
objet de recherche, liés à la focale choisie selon leur rubrique ; ils ont 
aussi de ce fait des parcours distincts de socialisation non seulement au 
journalisme, mais aussi à la couverture de l’islam (voir 4.1.2).

La socialisation de ces profils montre une diversité évidente des 
récits de choix, d’entrée dans le métier et des parcours qui vont les 
mener à la couverture de l’islam. Pour raconter leur choix de carrière, 
certains évoquent l’affaire du Watergate, d’autres leur attrait pour 
l’histoire et la géographie ou encore leur appétence à raconter des 
histoires. Ces narrations de l’aspect vocationnel sont semblables aux 
autres enquêtes sur les carrières des journalistes (Pereira 2020 ; Bastin 
et Machut 2016). Divers motifs sont ici évoqués et se rassemblent 
autour de deux explications majeures qui évoquent, d’une part, les 
valeurs du métier et/ou la détermination individuelle, et d’autre part, 
les concours de circonstances et les effets d’opportunité.

Valeurs du métier et détermination individuelle

Plusieurs informateurs et informatrices racontent leur envie initiale 
d’être journaliste comme une voie déterminée non seulement par les 
représentations qu’ils et elles se font ou se sont faites dans leurs jeunes 
années, mais aussi par des déterminations personnelles et familiales. Ce 



124

premier ensemble d’explications raconte et/ou reconstruit une logique 
à leur entrée dans le journalisme. Cet ensemble se distingue assez 
nettement d’un second groupe d’explications qui met plutôt en avant le 
hasard et les opportunités.

L’une des explications mobilisées par les journalistes pour expliquer 
leur entrée dans le journalisme, et notamment la rubrique pour laquelle 
ils et elles travaillaient au moment du corpus, renvoie aux valeurs du 
métier, à son importance, au sens qu’il donne à la vie professionnelle, à 
l’engagement (Le Cam et Ruellan 2017). J1, homme journaliste analyste 
de l’actualité internationale, raconte ainsi sa «  vocation  » pour son 
métier, alimentée dès l’origine par son appétence pour les grandes 
affaires journalistiques :

« J’ai très tôt voulu être journalise, quand il y a eu l’affaire du 

Watergate, j’ai été fasciné par le travail que pouvaient faire les 

journalistes d’investigation du Washington Post » (J1, homme, 

international).

Les valeurs et surtout l’importance sociale et sociétale du journalisme 
sont régulièrement invoquées, comme par exemple le rôle que le 
journaliste peut jouer pour son pays (voir citation suivante J10) ou 
l’émotion que pratiquer le métier peut susciter (voir citation suivante J4) :

« Je voulais vraiment être utile à mon pays et bon voilà apporter, heu, 

voilà, mettre du sens quoi » (J10, homme, local).

« Et du coup j’ai vraiment pris conscience à travers cet exemple-là, 

enfin c’est juste une anecdote, à travers tout le travail qui a été fait par 

mes collègues [que] je regardais au quotidien, au jour le jour de réaliser 

l’impact que ça a sur les journalistes qui interviennent après en radio, 

en télé, etc. et donc à ce moment-là j’ai aussi découvert l’adrénaline 

d’un quotidien et donc je voulais me rapprocher au plus proche de la 

création d’information à la base » (J4, femme, pigiste, international).



125

Le journalisme international fait lui aussi rêver quelques 
informateurs et informatrices. Sa représentation charrie des images 
fortes de voyages, d’analyses géopolitiques et des grands événements 
du monde. La narration du choix du journalisme peut aussi être 
racontée par ce prisme, à savoir l’intérêt, plus fort que tout, pour un 
territoire ou un enjeu international :

« Dès que j’ai quitté l’école d’interprète, j’ai commencé à travailler 

pour des journaux en Belgique et un an plus tard, je suis parti en 

Amérique latine et en Amérique centrale et là j’ai commencé, j’ai 

travaillé pour un journal local espagnol et un local, le "Journal des 

expatriés américains", et en même temps j’étais correspondant d’un 

certain nombre de journaux français et belges et suisses dans un 

contexte où l’Amérique centrale était absolument nulle part, c’est-à-

dire que personne ne lisait à l’époque, c’était au début des années 

1970 » (J7, homme, international).

Les rêves de rejoindre les rubriques justice ou société sont moins 
fréquents. Mais l’appétence déterminante pour l’écriture, les récits et les 
individus (qui constituent des socles centraux de l’engagement chez les 
jeunes journalistes) constitue aussi un motif  important pour les 
journalistes locaux ou judiciaires et pas seulement pour les journalistes 
des rubriques internationales. J8 raconte :

« Je me suis rendu compte que ce qui m’intéressait plus en tant que 

rédacteur c’était raconter des histoires, quelle autre spécialité que la 

chronique judiciaire ou le fait divers pour raconter des histoires ? En 

gros, on sort un petit peu de la presse calibrée à base de conférences 

de presse, à base de communication, à base de chargés de com qui au 

bout des années devient extrêmement lassant et le fait divers et la 

chronique judiciaire offrent des moments de vérité que l’on trouve 

peu ailleurs dans le journalisme » (J8, homme, local).



126

Cette palette explicative des raisons pour lesquelles les journalistes 
s’attachent au métier, le choisissent et s’y inscrivent plus ou moins 
durablement (voir sur ce sujet Le Cam, Libert et Ménalque 2021 ; 
Libert 2019 ; Le Cam et Ruellan 2017) se tisse par ailleurs avec des 
déterminants sociaux importants liés aux relations personnelles ou à 
l’entourage familial. J6 a rejoint le journalisme à la suite d’une certaine 
forme de fascination pour le monde professionnel de son beau-père 
quand il était étudiant :

« Il se fait que ma première petite-amie, quand j’avais 17 ans, petite-

amie sérieuse, était la fille d’un très célèbre journaliste à l’époque, on 

est dans les années 70 hein, j’ai malheureusement l’âge que j’ai, et 

donc c’était la fille de Philippe Toussaint qui était chroniqueur 

judiciaire au Pourquoi Pas » (J6, homme, international).

La détermination familiale, comme dans d’autres secteurs (Bonvalet 
et al. 1993), est parfois évoquée. Un journaliste dont la carrière s’est 
réalisée majoritairement dans les rubriques et services d’information 
internationale ou européenne raconte sa vocation par un effet de 
mimétisme et d’accord avec la situation paternelle initiale. Parlant de 
son père, il raconte qu’« il était journaliste au Liban à l’époque dans 
plusieurs quotidiens en langue française, voilà » (J9, homme 
international). Cela va finalement constituer une sorte de modèle.

Ces récits racontent donc certains déterminants qui constituent des 
repères dans la narration biographique (Demazière, 2007), mais la 
majeure partie des entretiens raconte aussi et surtout des hasards et des 
opportunités attrapées au moment de l’entrée dans le métier ou en 
cours de carrière.

Concours de circonstances et effets d’opportunité 

L’affectation des journalistes dans des services/rubriques 
spécifiques ne se fait pas toujours par choix, elle se produit aussi très 



127

fréquemment en fonction de l’organisation de la salle de rédaction, des 
services, des mobilités professionnelles, des attentes de la hiérarchie et 
des orientations éditoriales. Le récit de l’arrivée dans un service 
(international ou société) est souvent évoqué comme un concours de 
circonstances liées, par exemple, à l’actualité :

« Je suis allée une semaine au journal et là, concours de circonstances 

en ma faveur, concours de circonstances assez dramatique mais il y a 

eu les attentats de Boston. Ça a duré une semaine, la couverture 

intense […] C’était durant le marathon et donc je suis arrivée le lundi, 

j’ai directement commencé à travailler là-dessus parce qu’ils savaient 

que j’avais habité aux États-Unis et que je parlais anglais et tout. Donc 

il m’a mis là-dessus et puis en fait le correspondant aux États-Unis 

était absent cette semaine-là, donc le correspondant a pu assurer les 

deux premiers jours et puis après, il partait en vacances et donc c’est 

moi qui me suis retrouvée avec le sujet durant toute la semaine. Du 

coup j’ai beaucoup bossé, et puis, [le chef  de service m’a dit] "Ok c’est 

bon tu as passé le test quoi". Et j’ai commencé à travailler en juillet 

quand j’avais fini mes cours » (J4, femme, pigiste, international).

Cet effet d’opportunité (le correspondant part en vacances/n’est 
pas là) est une explication plusieurs fois évoquée pour expliquer les 
parcours vers l’information internationale :

« Je crois qu’il était genre 15h, et il me tombe dessus dans le couloir 

et il me dit "[prénom de J4], il se passe un truc au canal de Panama, 

on va en faire une pleine page c’est pour toi". À 15h, je dois faire une 

page complète sur un truc que je n’avais jamais lu ni d’Ève ni 

d’Adam, que oui il y a des tractations politiques pour en fait 

recreuser ce canal de Panama » (J4, femme, pigiste, international).

« Depuis 2009 que je travaille pour le service international et en 

particulier sur les questions de, en tout cas, les sociétés islamiques. 



128

Au départ, je suis rentré dans ce service pour faire un remplacement 

d’un journaliste qui était parti faire une mission au niveau de l’Union 

européenne et donc là j’ai plus couvert l’Orient encore, c’était le 

Pakistan, c’était l’Afghanistan et notamment la mission de l’OTAN, 

voilà, dont on parlait beaucoup à ce moment-là. En fait il y a, l’année 

d’après, il y a eu un départ et donc je suis resté là au service 

International, il y a un eu un départ de notre chef  inter et en fait se 

posait la question de reprendre les attributions qu’il avait, 

notamment le Proche-Orient, voilà. Et puis, moi j’ai demandé parce 

que ça m’intéressait de couvrir tout l’espace arabe et donc aussi le 

Proche-Orient » (J3, homme, international).

Les modalités de gestion des responsables de rubrique et des 
services et l’histoire des réorganisations internes jouent un rôle 
important :

« Pendant 5 ans, j’ai été correcteur au Soir, et au bout de 3 ans ils ont 

décidé de, pas de fusionner, mais enfin de faire travailler les 

correcteurs au sein même de la rédaction, sinon c’était dans un 

bureau dans un autre étage. Et à partir de ce moment-là, je côtoyais 

des journalistes, etc. À force de corriger leurs bêtises, j’ai eu envie 

d’en écrire aussi quoi. Forcément avec les études que j’avais faites 

aussi, c’était certainement quelque chose de prévisible. Bon je suis 

rentré aussi par la petite porte au service mise en page, coordination, 

je pouvais faire des petits articles à côté, je faisais des critiques TV » 

(J6, homme, international).

« Donc moi à ce moment-là j’ai été transféré en société pour 

reprendre ces deux sujets [religion et famille] » (J2, femme, société).

J6 va progressivement, par des opportunités qu’il se crée ou se voit 
octroyer, trouver une place en interne et rejoindre le service 
international de son média. Ces mobilités internes sont parfois 



129

proposées directement aux journalistes, qui racontent alors les raisons 
de leur choix :

« À ce moment-là, la journaliste qui était responsable du sujet asile et 

migration en société elle a changé de rubrique, donc il y avait un trou 

et donc il n’y avait personne au Soir qui couvrait l’asile au moment où 

il y avait la crise de l’asile et donc ils m’ont proposé de changer de 

service. Et j’ai vraiment hésité parce que je connaissais les conditions 

de travail dans l’autre service qui étaient nettement moins bonnes 

que les miennes mais le sujet me portait tellement, était tellement 

fort dans mes tripes que du coup je l’ai fait, donc j’ai changé de 

service et donc j’ai repris l’asile et la migration au service société. J’ai 

dû changer de service genre en octobre ou en novembre, un truc 

comme ça, 2015 et je suis restée sur ces sujets-là jusqu’en juin 2016 » 

(J4, femme, société/local).

La spécialisation rapide ou progressive des journalistes dans les rubriques 
ou services d’informations internationales ou de société/locale est donc 
expliquée soit en évoquant des éléments structurants et déterminants pour 
l’individu, soit en faisant référence à des hasards de la vie, de l’organisation 
médiatique et des choix et attentes des collègues. De façon encore plus 
spécifique, l’intérêt pour les questions autour de l’islam et la construction 
d’une expertise journalistique pour ce domaine sont évoqués un peu de la 
même manière, entre volonté initiale et hasards de la vie :

« Mais je ne peux pas dire que j’étais un passionné du Proche-Orient, 

disons que quand on m’a demandé "est-ce que tu veux être second 

couteau sur un dossier ?", j’ai dit ben heu oui, le Proche-Orient ça 

me plait bien, mais j’aurais tout aussi bien pu dire heu les pays de 

l’Est, ce qu’on appelait encore l’Union soviétique, parce que c’est 

notamment là-dessus que j’avais fait mon mémoire, donc ça aurait pu 

être ça aussi » (J6, homme, international).



130

L’intérêt est enfin évolutif, en fonction, d’une part, de ses 
expériences professionnelles :

 « Quand j’étais aux études, je rêvais plus de couvrir l’actualité 

internationale. J’ai évolué là-dessus en fait, je me suis rendu compte 

qu’au niveau international quand on est journaliste au Soir ou 

n’importe quoi, c’est du travail de desk, du travail de dépêche, du 

travail de coup de fil, mais le travail de terrain en Belgique, il est 

fascinant parce qu’en fait il y a très peu de travail journalistique sur le 

terrain tout court, parce que les conditions sont ce qu’elles sont 

parce qu’il n’y a pas beaucoup de journalistes et donc voilà, ça, c’est 

mon cheminement » (J10, homme, local).

D’autre part, cet intérêt varie aussi selon les assignations à certaines 
rubriques. J4 débute ainsi sa carrière à la rubrique international avant d’être 
affectée au service société. Dans les deux espaces, elle considère avoir traité 
de l’islam avec en premier lieu un intérêt pour les migrations, puis au niveau 
local un traitement médiatique de la religion musulmane en Belgique.

Notre corpus d’entretiens regroupe donc deux populations de 
journalistes qui ont des conceptions singulières des enjeux de l’islam. Il 
y a d’une part les enjeux de la couverture de l’islam politique, tel que ce 
journaliste pour un service international le rapporte :

« C’est souvent plutôt via le prisme politique évidemment qu’on peut 

avoir à traiter de l’islam. Je pense par exemple à la situation en Irak, 

évidemment qu’il y a une forte opposition entre la communauté 

sunnite, enfin certains membres sunnites et certains membres de la 

communauté chiite, ça amène évidemment à s’informer, à devenir un 

peu spécialiste de questions d’islam de façon générale. Même chose 

évidemment au Levant ou en Syrie, mais à la base, ce sont plus les 

évènements politiques, les guerres évidemment, les élections qui 

suscitent les reportages ou les articles mais avec une dimension 

religieuse évidemment importante dans ces pays-là » (J11, homme, 

international).



131

D’autre part, tout un ensemble de journalistes pour qui l’islam est 
davantage lié aux questions d’immigration, voire d’intégration et de vie 
dans le territoire belge :

« Ce qui me choque moi, c’est le peu d’intérêt des Belges pour 

l’immigration turque et marocaine qui a tant fait pour le pays et pour 

Bruxelles. Et ce n’est que depuis quelques années seulement qu’on 

s’intéresse à ça et qu’on essaie de mettre en valeur le travail qui a été 

fait, mais aussi de s’intéresser aux problèmes qui sont liés à cette 

immigration qui ne s’est pas toujours intégrée sous certains aspects, 

enfin notamment la communauté turque, les migrants turcs de la 

première heure beaucoup ne parlent toujours pas le français, ni le 

néerlandais. C’est quand même impressionnant 50 ans après (…) » 

(J1, homme, international).

Ces deux rapports distincts avec les enjeux liés à l’islam configurent 
fortement les couvertures médiatiques et s’illustrent particulièrement 
dans le vécu des journalistes, dans leur travail quotidien et dans les 
manières très diverses d’envisager leur rôle et leur travail journalistique 
en regard de cette thématique.

4.1.2 La construction d’une expertise journalistique sur l’islam

D’où leur est venu l’intérêt pour la couverture des sujets liés à 
l’islam ? Comment se sont progressivement constituées les expertises 
journalistiques des informateurs et informatrices sur le sujet ? 
Évidemment, le travail dans une rubrique spécifique contraint le ou la 
journaliste à s’intéresser à des sujets très divers, mais dans un domaine 
spécifique ; la rubrique angle et cadre le sujet et compose avec la 
personnalité de celle ou celui qui écrit (Sourp 2010). J1 le raconte 
simplement : « Donc c’est pour ça sur le traitement de l’islam de mon 
côté, c’est souvent par le prisme de l’actualité internationale que je le 
traite » (J11, homme, international). Pour la rubrique société ou 



132

informations locales, l’explication passe parfois par l’intérêt pour la 
couverture médiatique du domaine judiciaire :

« J’ai travaillé environ 7 à 8 ans en tant que journaliste en presse 

locale. C’est là que je me suis spécialisé dans le domaine judiciaire. Je 

suis ensuite arrivé en Belgique en 2014 où j’ai travaillé à la DH 

pendant 4 ans, où je m’occupais également des affaires judiciaires, et 

c’est via ce suivi que je me suis intéressé à la thématique djihadiste 

qui a occupé une grosse partie de l’actualité en Belgique pendant de 

longues années. Mais maintenant c’est un petit peu fini, et ça fait du 

bien à tout le monde » (J8, homme, local).

Le statut à l’interne dans l’entreprise médiatique est aussi un facteur 
explicatif  : « Comme chef  du service, j’avais aussi la charge de la 
couverture de tout ce qui concernait le Moyen-Orient, Israël et l’Iran, 
ce qui m’a amené évidemment à parler de l’islam » (J11, homme, 
international).

Apparaît une ligne de fracture extrêmement importante entre les 
entretiens de notre corpus. La rubrique d’appartenance explique de façon 
très contrastée les chemins par lesquels les journalistes vont passer : 
l’expertise sur l’islam d’un reporter à l’étranger est très différente de celle 
construite dans les communes bruxelloises par des journalistes couvrant 
le monde judiciaire, les attentats ou les religions en Belgique. Le corpus 
d’articles analysés dans la première partie reflète peu cette distinction qui 
est révélée de façon évidente par les entretiens. Pourtant, cette 
démarcation est fondamentale dans les représentations de l’islam et 
surtout dans la couverture réalisée par les journalistes sur le sujet. Nous 
le verrons dans les parties suivantes, mais l’accès au terrain est très 
difficile sur ces questions à l’étranger et c’est parfois aussi le cas dans la 
couverture de l’information locale. L’accès aux informations passe par 
des intermédiaires différents (les prochaines pages préciseront cette 
distinction ici caricaturale) : agences de presse internationales et fixers 
d’un côté/ institutions locales, population locale de l’autre.



133

S'approprier un sujet

Comment est apparu le sujet «  islam  » dans le contexte 
professionnel des informateurs et informatrices ? Deux explications 
sont majoritairement données. La première renvoie au fait que l’islam 
rejoint des intérêts personnels antérieurs et vient ainsi combler une 
appétence pour l’explication, l’analyse. La seconde se base sur 
l’émergence dans l’actualité d’événements qui poussent journalistes et 
rédactions à s’y intéresser, internationaux comme nationaux.

La première explication permet aux journalistes de croiser leur intérêt 
pour le sujet à une disposition antérieure, comme l’évoquent J1 et J3 :

 « Je reprends mon intérêt que j’avais eu à la fin de mes études en 

criminologie : mon mémoire était sur le terrorisme, pas sur le 

terrorisme arabe, palestinien à l’époque, mais plutôt sur les Brigades 

rouges, la faction Mer rouge et le Front de libération du Québec. 

Donc je m’intéresse à ce moment-là [J3 évoque les attentats du 11 

septembre 2011], je me dis : "Mais qui sont ces gens ? " Parce que ce 

sont des actes de terreur qui ont été commis, parce qu’il y a eu les 

attentats de Londres, de Madrid qui ont suivi, donc on a une série 

inépuisable d’attentats (…) » (J1, homme, international).

« Ça m’a toujours intéressé… alors je ne peux pas vous dire à quand 

ça remonte mais c’est un intérêt général pour la culture islamique, 

des sociétés musulmanes, pour voilà, une espèce de… avoir une 

ouverture à une autre culture. En tout cas une culture qui nous est 

proche aussi et l’idée que j’avais c’était de construire des ponts. Voilà, 

d’une certaine manière entre nos propres représentations et les 

représentations qui se trouvent dans ces sociétés. Et essayer de 

rapprocher des points de vue voilà, c’est peut-être, ça paraît 

ambitieux, mais l’idée c’était ça, c’était de faire dialoguer ces deux 

cultures » (J3, homme, international).



134

Cet intérêt antérieur pour la culture musulmane ou pour le 
terrorisme se mêle aussi à une appétence pour les perspectives 
analytiques et une évolution progressive des enjeux de couverture :

 « Parallèlement j’écrivais des papiers, notamment des chroniques au 

Soir depuis 2006, je crois, et par exemple ma première chronique 

c’était une chronique sur le droit du blasphème, donc ça commençait 

bien et ça m’a évidemment amené assez régulièrement je pense, pas 

trop mais quand même, à aborder ces questions et la question de la 

religion je la voyais souvent dans le cadre de la défense de la liberté 

d’expression, la défense du journalisme, de l’indépendance 

journalistique, c’était dans cette relation et pas seulement la question 

de l’islam parce que je travaillais sur l’ensemble des religions et c’est 

un peu comme ça que je suis arrivé aujourd’hui en ayant rédigé un 

certain nombre de rapports ou de manuels par exemple, mais qui 

m’ont amené ces dernières années à travailler essentiellement sur le 

terrorisme et donc d’une certaine manière sur des questions qui 

tiennent à l’extrémisme d’aspiration religieuse [… ] je travaille 

davantage sur les questions qui [touchent] à l’islam indirectement par 

le biais de la violence, donc c’est pas une vision très équilibrée si j’ose 

dire, puisque par définition je travaille moi essentiellement 

maintenant sur les questions liées au terrorisme, voilà en long, je ne 

sais si c’est en large (rire) mais en long … » (J7, homme, 

international)

Cela peut aussi constituer une opportunité de carrière, un défi :

 « Après mon congé de maternité, quand je suis retournée au Vif, 

j’avais envie de me lancer un défi si vous voulez, d’aborder une 

question qui n’était pas encore traitée dans le Vif, donc j’ai proposé 

de faire une couverture sur le réveil de l’islam et ça j’ai la date, c’était 

le 17 février 1995 » (J5, femme, société).



135

Le défi peut par ailleurs être relatif  à l’envie de mieux comprendre 
les réalités vécues par les gens :

« La vraie chose qui m’intéressait derrière tout ça c’est pourquoi et 

comment on en est arrivé là, quoi ? Ça, pour moi, c’était la question 

justement qui m’intéressait vraiment, qui m’a poussé pendant des 

années à creuser cette thématique parce que quand on y pense, un 

gamin qui a été élevé dans le centre de Molenbeek, qui finit par 

devenir un chef  de commando qui va aller tuer des dizaines de 

personnes sur des terrasses à Paris, ça a un côté tellement dingue, 

qu’on a envie de comprendre, comprendre les choix qui sont 

derrière, le cheminement, voilà, c’est cette curiosité-là qui me 

poussait » (J8, homme, société/local).

La seconde explication à leur intérêt pour les questions liées à 
l’islam est justifiée par l’apparition dans l’actualité d’événements 
internationaux majeurs et notamment des attentats (J1, homme, 
international) ou de la crise migratoire :

« Un autre élément fondateur quand même ce sont aussi les attentats 

de New York, 2001. C’est un choc évidemment pour tout le monde. 

Pour moi aussi comme journaliste, voir ce qui se passe et au nom de 

quel islam on peut tuer autant de personnes. […] Donc je commence 

à m’intéresser à la fois au terrain afghan, mais aussi au terrain belge 

pour se demander mais comment ça se fait qu’on a laissé des gens 

qui se sont radicalisés en Belgique, qui ont été tués en Afghanistan, 

heu à 5 ou 6000 kilomètres d’ici et qui ont finalement eu un impact 

géopolitique assez important, très important sur toute la région » (J1, 

homme, international).

Ce sont cependant les enjeux tissés entre international et local qui 
permettent à certains journalistes d’expliquer l’importance médiatique 
de cet intérêt pour l’islam.



136

Ainsi, la montée de l’extrême-droite en Europe sert de levier 
médiatique :

 « Je me suis quand même retrouvée à couvrir des sujets sur la 

montée de l’extrême droite en Europe et peut-être que ces articles 

apparaissent dans votre corpus parce que d’une façon ou d’une autre, 

à travers le traitement de l’extrême droite, il y a la question de l’islam 

qui apparaît parce que reprise dans le discours nationaliste » (J4, 

femme, international/société).

J4 raconte la route des Balkans et le fait qu’elle insiste beaucoup 
pour partir en reportage en Serbie, ce qu’elle obtient. Pourtant, au 
retour, elle se rend compte que son actualité internationale s’incarne 
aussi dans un parc à Bruxelles :

« Mais en fait, à Bruxelles il y avait le parc Maximilien et du coup 

j’étais partie de Bruxelles pour aller découvrir et raconter ce qu’il se 

passait dans les Balkans, et plus j’avançais plus je rentrais vers mon 

pays avec des réfugiés et des demandeuses d’asile qui se dirigeaient 

dans la même direction que moi » (J4, femme, international/société).

Les attentats au Musée juif  de Bruxelles, à Paris, puis à Bruxelles 
représentent aussi un facteur important d’explication de l’intérêt 
médiatique autour des questions religieuses pour les journalistes des 
rubriques société, de ceux et celles qui couvraient habituellement 
l’information locale, ainsi que de la manière dont elles et ils 
« ressentent » le métier, le vivent :

« À l’époque, ouais, j’en sentais une certaine fierté oui. Enfin, disons 

que j’étais content, ce qu’on aime en tant que journaliste quand il y a 

un gros événement, c’est être au cœur du truc et en savoir plus que 

les autres, c’est aussi pour ça que j’ai fait ce boulot aussi » (J8, 

homme, local).



137

De ce fait, la couverture médiatique de l’islam est 
fondamentalement liée entre actualité internationale et nationale, mais 
relève de statuts professionnels (reporters à l’étranger, journalistes de 
desk à l’international, journalistes locaux ou judiciaires) qui mobilisent 
des sources et des pratiques professionnelles bien différentes. Les 
journalistes rencontrés ne parlent pas des mêmes enjeux lorsqu’ils et 
elles répondent à nos questions. Leur connaissance des enjeux est 
d’ailleurs fortement soumise à la manière dont ils et elles se 
construisent leur expertise (ou pas) dans le domaine.

4.1.3 L’islam et la construction de connaissances et de réseaux 

Comme pour tout autre sujet journalistique, la spécialisation et les 
connaissances sur l’islam se construisent au travers du carnet 
d’adresses, des rencontres et des lectures. Cet apprentissage est 
présenté dans les entretiens comme un processus progressif  qui 
s’acquiert par accumulation des expériences de terrain, des rencontres, 
des informations. Le questionnement sur cette expertise suscite aussi 
des réflexions sur le rapport tissé avec les sources et le terrain. Peu de 
journalistes laissent percevoir leur manque d’expertise, mais une 
journaliste revient sur le peu de connaissances qu’elle avait et ouvre 
ainsi la voie à la suite de notre analyse liée aux conditions réelles de la 
pratique.

Construction progressive d’un réseau

Aucun entretien ne montre une ou un journaliste réellement spécialiste 
des religions dès le début de sa carrière. La matière est d’ailleurs très 
rarement objet d’un cursus dans les formations en journalisme et les 
journalistes issus des disciplines concernées sont peu nombreux (Van 
Leuven et al. 2019). Les appétences et opportunités diverses que nous 
décrivions plus haut expliquent bien plus les raisons pour lesquelles les 
journalistes couvrent cet enjeu qu’une spécialisation précise dans le 



138

domaine. De ce fait, l’apprentissage est long et souvent individuel, fruit de 
la démarche personnelle du ou de la journaliste pour comprendre le milieu, 
trouver les bonnes sources et pouvoir travailler efficacement :

« Pour l’islam c’est un peu pareil, mais ça vaut pour le journaliste 

dans n’importe quelle matière ; quand on débute une matière, il faut, 

comment dire, lire énormément, donc je lisais absolument tout, il 

faut avoir les meilleurs interlocuteurs au niveau académique, il faut 

avoir des gens de terrain, parce que je n’avais pas qu’une personne 

qui m’informait, ça c’était pour ce numéro spécial, mais par la suite 

j’ai un peu étoffé ma gamme de contacts dans toutes sortes de 

milieux et voilà. C’est comme ça que se bâtit une expertise » (J5, 

femme, société).

La connaissance des écrits des confrères ou consœurs, de l’actualité, 
mais aussi des ouvrages se combine à la connaissance du terrain qui 
s’acquiert avec le temps :

 « L’idée, enfin, forcément, c’est scanner, au jour le jour en tout cas, 

c’est scanner les dépêches, c’est lire des opinions, lire d’autres articles, 

ce sont des contacts aussi avec des chercheurs, avec des ONG. Voilà, 

c’est un ensemble de choses qui construisent évidemment cette 

connaissance des lieux et des sociétés et des pouvoirs, et puis de temps 

en temps des reportages » (J3, homme, international).

 « Au début c’était justement en l’absence d’internet, donc d’abord 

j’ai commencé par tenter de combler mes lacunes parce que j’avais 

des lacunes en termes de connaissances historiques. Donc j’ai acheté 

des centaines et des centaines de livres, pas en un jour, mais les 

premières années, donc je dévorais 5 livres, c’était tous des essais 

pratiquement, pas de littérature, au moins 5 livres par semaine, en 

vacances c’était 1 par jour, ça ne devait pas être très très sympathique 

à l’époque pour ma femme et mes enfants. Et donc voilà, je pense 



139

qu’au bout de quelques années, j’ai acquis des bases historiques, disons 

le background nécessaire qui me manquait » (J6, homme, 

international).

Pour J10, qui souhaitait « se spécialiser dans un sujet qui 
[l]’intéressait », ce choix relève aussi d’une modalité personnelle de 
construction de sa carrière, d’une modalité qui lui permet à ce 
moment-là de se distinguer, d’acquérir des connaissances qu’il peut 
alors mobiliser non seulement pour améliorer la qualité de son travail, 
mais aussi pour se distinguer de ses confrères et consœurs. La 
spécialisation choisie ou assignée encourage, voire induit, une 
construction d’expertise. J8 raconte la manière dont il se spécialise par 
la couverture des attentats et des procès terroristes à Bruxelles :

« Au fur et à mesure, après avoir lu des kilomètres de documents et 

avoir entendu de nombreux témoignages, on finit par se forger une 

expertise en fait. Puis je lis des bouquins aussi, voilà les lectures de 

livres, enfin sur le tas quoi. Mais c’est vrai que je n’ai pas du tout une 

expertise académique de l’islam ça c’est clair, mais vu que c’est le 

dossier que j’avais le plus travaillé pendant bien deux ans, ben dès 

que je tombais sur quelque chose, je lisais. Dès que je tombais sur un 

bouquin je le lisais, j’ai l’impression que pendant quelques années, j’ai 

vraiment vécu dans une sphère où je ne faisais plus que ça. Je ne suis 

pas mécontent d’en être sorti parce que ça devenait un peu 

obsédant » (J8, homme, société/local).

Pour accélérer et renforcer ce processus, certains ont suivi une 
formation universitaire. La journaliste J2 raconte qu’elle a « aussi fait 
une semaine de cours d’été à l’UCL sur les questions d’islam et de 
société pendant une semaine » (J2, femme, société).Le Certificat 
interuniversitaire sur l’islam et les musulmans d’Europe25 a été suivi par 
au moins deux informateurs, même si ce genre de choix professionnel 
peut avoir un réel coût pour le journaliste :



140

« Après, c’est très compliqué pour moi de suivre cette formation en 

même temps que mon travail. C’était une époque très difficile 

professionnellement et je me souviens d’une ou deux fois où j’ai failli 

m’endormir en cours parce que je cumulais avec mon temps-plein. Je 

n’ai pas trop travaillé aussi, j’ai réussi à passer l’examen mais il y a 

quelques cours que j’ai trouvé très intéressants […] ça a [permis] 

d’approfondir. Je pense à un professeur en particulier, c’est un 

islamologue liégeois. Je l’interviewais déjà un avant, mais du coup il a 

mis un visage aussi sur mon nom, ce qui est quand même 

intéressant. Il avait une grosse connaissance, enfin qu’il a toujours, 

des rouages institutionnels au niveau de l’islam parce qu’une partie 

des compétences se trouvent en Fédération Wallonie-Bruxelles, de ce 

point de vue-là, c’est un acteur clé. Donc ça aussi c’est intéressant. 

Voilà. Je pense que ça n’a pas changé radicalement le bazar mais ça a 

permis d’être un peu plus à l’aise avec le fait, je m’étais un peu 

intéressé au sujet davantage, ça donne un petit boost de confiance 

aussi » (J10, homme, société/local).

Une seule journaliste rencontrée (J4) raconte très ouvertement ses 
difficultés et son manque de connaissances initiales du domaine :

 « Moi quand j’ai commencé au Soir pour dire une image très claire, 

chiisme/sunnisme, chiites, sunnites et machin, moi j’avais besoin 

presque d’un mémo quoi, genre ok qui quoi où qu’est-ce. Ça ne 

faisait pas partie de mon bagage avec lequel je suis arrivée au Soir  

[…] Donc j’ai dû écrire, je me souviens d’un article que j’ai dû faire 

sur l’Exécutif  des musulmans en Belgique. Je ne comprenais rien et 

je me suis retrouvée avec ça et j’étais là genre ok… Bon après voilà 

comme d’hab quand on se retrouve avec un sujet qu’on ne maîtrise 

pas en matinée et qu’on fait tout ce qu’on peut pour aller chercher 

des infos, comprendre et l’expliquer et l’écrire et couvrir ça en 24 

heures de temps, même pas, en 12 heures de temps, ben voilà donc 

j’ai écrit cet article sur l’Exécutif  des musulmans en Belgique, ce 



141

n’était pas du tout ma zone de confort quoi, vraiment pas. […] La 

difficulté c’est quand tu dois apprendre quelque chose aux gens alors que 

toi-même tu dois apprendre d’abord » (J4, femme, international/société).

Cependant, pour la majeure partie des journalistes, le cœur de leurs 
propos sur l’expertise tourne très rapidement et de façon centrale vers 
le rapport aux sources. 

Les sources et le terrain

Les journalistes évoluent dans une configuration triadique entre les 
publics, les pairs et les sources (Ruellan et Ringoot 2006). Ce rapport 
aux sources a été maintes fois analysé comme une relation -simultanée- 
d’opposition et d’interdépendance forte, une danse entre acteurs de la 
communication publique (Gans 1979 ; Adghirni 1997) ou encore 
comme le résultat d’un processus d’associés-rivaux (Legavre 2011). 
Cette relation peut aussi contenir une autre dimension (Le Cam et 
Pereira 2018), qui minore les capacités d’action des journalistes lorsque 
le rapport aux sources semble contraint ou conduit par les sources 
elles-mêmes. Ainsi, derrière le discours sur le caractère fondamental du 
rapport aux sources se dessinent aussi des enjeux forts du point de vue 
de la couverture médiatique, liés aux difficultés importantes 
rencontrées par les journalistes pour atteindre les sources pertinentes 
sur la thématique de l’islam et pouvoir se rendre et rester sur le terrain.

Les journalistes sont donc d’abord confrontés à la nécessité de se 
faire un réseau tant dans la couverture internationale que locale :

« Donc j’ai commencé par me faire un réseau forcément et contacter 

des gens, voir quelles étaient les personnes référentes sur ces 

matières-là, contacter des chercheurs. Mais c’est sûr que pour la 

question de l’islam particulièrement c’est complexe quoi, parce 

que… on en parlera plus tard, mais il y a vraiment des enjeux en 

termes justement d’interlocuteurs, en termes d’accès simplement en 



142

fait aux gens, puisque de fait c’est un sujet très sensible » (J2, 

femme, société).

« Je savais que c’est comme que ça marche, c’est un métier de réseau. 

Il faut un réseau important, il faut connaître beaucoup de procureurs, 

il faut connaître beaucoup de policiers, il faut connaître beaucoup 

d’avocats qui sont la source de toutes nos informations. […] Donc 

au début, ça met longtemps hein, je posais mes fesses sur les bancs 

du palais de justice place Poelaert. Et je commence à couvrir 

quelques dossiers, j’allais voir quelques avocats à la fin en me 

présentant, en donnant mon numéro de téléphone et on se croise le 

lendemain et le surlendemain puis arrive un moment où voilà, où les 

relations sont cordiales et sympathiques et il y a un moment on 

reçoit un coup de fil "ah tu devrais t’intéresser à ça", donc c’est 

comme ça que ça marche et de fil en aiguille, plus on écrit, plus on 

est lu et plus on nous contacte pour donner des informations ; ça 

c’est valable dans le domaine judiciaire, mais c’est valable dans tous 

les domaines du journalisme » (J8, homme, société/local).

La pratique contemporaine a aussi intégré la gestion et la 
consultation des réseaux sociaux chez les journalistes (Powers et Vera-
Zambrano 2018) et ces usages ont, pour certains, transformé les 
relations tissées avec les sources, tout comme les manières d’envisager 
non seulement la construction de son expertise, mais aussi le rapport 
au terrain. J6 détaille ce changement qu’il identifie comme ayant 
vraiment débuté vers 2010 :

« C’est l’importance énorme qu’ont soudain pris les réseaux sociaux, 

qui ont aussi totalement modifié la façon de travailler des journalistes 

puisqu’il y avait la possibilité de se faire un réseau personnel de 

contacts dans chaque pays quand on couvre des régions à l’étranger. 

C’est évidemment surmultiplié, c’est devenu quelque chose d’aisé et 

de très profitable, puisque moi maintenant avant de faire des 



143

analyses, bien souvent je consulte tous ces moyens : Twitter, 

Facebook, etc. Je consulte des gens dans chacun des pays arabes, j’ai 

entre 5 et 25 personnes de confiance que je connais et qui peuvent 

m’éclairer éventuellement si j’ai un doute sur la pertinence d’une 

analyse ou simplement pour nourrir, avant même de l’écrire, pour 

nourrir mon analyse. Donc ce sont deux révolutions, internet et les 

réseaux sociaux, qui ont vraiment changé la façon de travailler du 

journaliste. Moi j’ai subi, enfin je dis subi, j’ai vécu ça depuis les 

années 90. Donc je suis un bon exemple de quelqu’un qui a pu voir 

sa façon de travailler évoluer de manière extraordinaire grâce à ces 

techniques modernes quoi » (J6, homme, international).

Les relations construites par les journalistes avec leurs sources (au 
téléphone, en ligne ou en personne) permettent de se distinguer par 
rapport aux collègues, d’être plus fonctionnels, de mieux comprendre 
les enjeux. Tout ceci repose sur la construction d’une certaine 
confiance à tisser avec les sources. «  Avoir des personnes de 
confiance  », «  pouvoir croire ce qui est dit  » est tout aussi important 
que d’être soi aussi cru et considéré comme une personne de confiance 
sur le terrain :

« J’ai acquis justement dans la communauté la réputation d’une 

journaliste qui travaille bien, qui est respectueuse, qui fait pas 

d’amalgame et donc ça, ça va m’ouvrir des portes, c’est-à-dire que je 

vais avoir effectivement des personnes dans la communauté qui vont 

convaincre d’autres qui n’ont pas du tout envie de parler à des 

journalistes qui vont dire non non mais tu verras elle est réglo, elle ne 

va pas faire un article hyper racoleur donc tu peux y aller, elle est 

digne de confiance » (J2, femme, société).

 Cette question de confiance est centrale chez les journalistes locaux 
comme internationaux. Le travail journalistique fondé en grande partie 
sur la parole des autres doit, pour pouvoir être pertinent et se 



144

distinguer, reposer sur une récolte d’informations parfois exclusives, 
mais surtout diversifiées et au plus près des réalités vécues. Or, les 
informateurs et informatrices se rejoignent ici sur les entraves 
ressenties dans l’exercice de leur métier et principalement dans l’accès 
qu’ils et elles peuvent avoir aux sources.

Un parcours semé d’entraves et de contraintes

Plusieurs difficultés d’accès au terrain sont évoquées. Elles semblent 
majoritairement de deux ordres : d’une part, la difficulté importante 
d’avoir accès, pour les journalistes internationaux, au terrain. Cela 
implique non seulement les terrains de conflits, mais aussi plus 
communément l’accès à certains lieux à l’étranger, à certaines 
personnes. Cela comprend aussi la difficulté à trouver d’autres 
interlocuteurs que les sources officielles. La difficulté renvoie aussi à 
une évolution de la place de l’information internationale produite par 
les médias : les coûts des assurances et des transports, la circulation 
internationale des informations et des images et les stratégies socio-
économiques de certaines entreprises médiatiques qui investissement 
moins dans les services internationaux, par exemple, ont une incidence 
sur la couverture médiatique des enjeux liés à l’islam politique ou à des 
pays à majorité musulmane.

Tout d’abord, il existe des conditions très prosaïques et 
quotidiennes qui entravent la couverture médiatique  : les aléas du 
quotidien, des situations exceptionnelles.

« Quand il m’est arrivé d’avoir voilà des contacts au Yémen, par 

exemple, et quand la guerre s’est déclarée, c’était compliqué de 

joindre, ne fût-ce que joindre les contacts puisqu’il y avait moins 

d’électricité, il y avait des pannes de réseau, heu des choses comme 

ça. […] La principale difficulté c’est de donner une pluralité, une 

diversité de points de vue en fait, voilà. Parce que c’est aussi la 

disponibilité des gens qui ne sont pas toujours disponibles au 



145

moment où on voudrait qu’ils le soient, on n’arrive pas à joindre, ou 

on sait que telle personne est plus spécialisée dans tel champ et c’est 

ce champ-là qu’on investit » (J3, homme, international).

Certains journalistes sont très clairement empêchés de se rendre 
dans des lieux. C’est ainsi le cas pour ceux qui travaillent à 
l’international, mais aussi pour des journalistes société qui ne peuvent 
entrer dans certains espaces (quelques rares mosquées par exemple) :

« Maintenant, si moi je débarque demain à Rabat ou à Casa, je serais 

renvoyé dans le premier avion, parce que ce que j’ai écrit sur le 

régime marocain ces dernières années a dépassé toutes les bornes et 

je sais que maintenant je suis sur la liste noire. En Algérie, je suis 

interdit depuis toujours » (J6, homme, international).

Mais la grande difficulté renvoie à l’accès au terrain tant à 
l’international qu’au niveau local. Les raisons évoquées relèvent tant 
des conditions économiques que des sources elles-mêmes et de leur 
ouverture aux médias et au travail journalistique. Cette fermeture de 
certains lieux, de certaines communautés, la difficulté rencontrée par 
les journalistes à couvrir certaines réalités se combinent aussi à des 
stratégies de communication bien rodées de certaines sources qui 
savent parfaitement gérer leur image et contrôler leur discours :

« Se pose à nouveau la question de l’accès. Enfin, je rêverais de faire une 

enquête sur les écoles islamiques du week-end où on envoie tous les 

gamins apprendre le Coran par cœur. Il faut bosser là-dessus, c’est 

énorme. J’habite à Schaerbeek, je le vois bien que tous les samedis matin 

toutes les gamines de 8 ans sont voilées et qu’elles vont à leurs cours 

mais c’est juste un point aveugle, on n’y a pas accès, on sait pas rentrer 

là-dedans et si à un moment c’est une demande, moi gentille journaliste 

blanche qui ne connait pas l’arabe, on va m’aménager un truc sympa, me 

faire la traduction, mais ce ne sera pas révélateur » (J2, femme, société). 



146

« Et donc nous sommes confrontés à des gens qui ont préparé leurs 

discours avec l’aide de spécialistes de la communication qui vont le 
dire. Voilà c’est comme ça que ça se passe et parfois il n’y a même 

pas de possibilité de questions-réponses hein, par mail, par 

communiqué de presse. Donc la responsabilité du journaliste à ce 

moment-là c’est d’aller au-delà de cette communication, c’est de 

comprendre ce qui se passe réellement, mais ça demande du temps. 

Les portes se ferment parfois, les gens se méfient, les gens ont peur 

aussi de parler parce qu’ils ont peur de perdre leur travail. Donc on 

est confronté comme journaliste à un monde qui essaie finalement 

de… à des institutions plutôt qui essaient de se protéger et pas assez 

d’informer le citoyen » (J1, homme, international).

Parfois, comme pour tout autre sujet médiatique, elles et ils sont 
aussi confrontés à une certaine partialité des sources. Cette partialité 
peut relever d’au moins trois éléments. Le premier élément renvoie au 
fait que la ou le journaliste du fait de son statut, son identité, ses 
caractéristiques, le média pour lequel elle ou il travaille, ne va avoir 
accès qu’à une partie des sources qui ne sont pas forcément 
représentatives. J6, reporter à l’international, explique comment sur le 
terrain dans certains pays du Maghreb, son accès aux sources était 
limité à certaines catégories de personnes :

 « Alors qu’en fait, ils représentaient une minorité occidentalisée, ce 

qui n’est pas du tout méprisable, il y des gens magnifiques là-dedans, 

j’ai fait des rencontres fantastiques dans plein de pays arabes et ce 

sont souvent des gens comme ça, très influencés par la culture 

occidentale. Mais ils sont très très loin de représenter ce que ressent 

la population en général » (J6, homme, international).

Le second élément renvoie, sur les questions relatives à l’islam, à des 
discours orientés, des positionnements contradictoires et à la difficulté 



147

dans la couverture médiatique de donner la parole à l’ensemble des 
courants, ou même à prendre du recul par rapport à certains propos 
d’experts :

« C’est ça la difficulté et comme je le disais, c’est lié aussi à une difficulté de 

variété des sources qui se retrouve même au niveau académique, puisqu’au 

niveau académique, il y a clairement des orientations en fonction des 

chercheurs et des chercheuses et qui sont d’ailleurs assez conflictuelles. Il y a 

pas mal de conflits entre ces chercheurs et ces chercheuses et du coup on sait 

que voilà, je sais que si j’appelle une telle chercheuse, je vais avoir ce point de 

vue-là et je vais avoir telle orientation et que si j’en appelle une autre, je vais 

avoir une autre orientation. Et donc il y a une vraie difficulté en fait à être dans 

le juste quoi, à être dans une vision, une opinion, mais juste se dire ok qu’est-

ce qu’il se passe réellement, oui, juste l’info en fait » (J2, femme, société).

Enfin, le troisième élément renvoie à la construction médiatique 
d’une source et donc au fait qu’à des moments spécifiques, certaines 
personnes, dotées d’un fort capital médiatique de sympathie, vont 
incarner, pour un temps, une cause, une communauté, un sujet 
(pensons, par exemple, à Greta Thunberg et la cause climatique). Or, 
ces incarnations, même si elles sont pertinentes, sont souvent 
temporaires et entraînent avec elles des controverses sur leur 
personnalité, leur identité, leur positionnement et leur capacité à 
incarner un mouvement, une idée, une génération. Une journaliste 
raconte cette difficulté dans la couverture de la jeunesse musulmane à 
Bruxelles :

« Ismaël Saidi est devenu le franc-tireur que tous les médias adoraient 

parce que c’était le mec sympa qui en même temps défendait [et] 

clashait son milieu, qui parlait très vrai entre guillemets. Donc nous 

on l’adorait parce qu’enfin quelqu’un nous disait "Non non mais moi 

on m’a appris, on m’a éduqué en détestant les juifs. Et puis c’est 

parce que j’avais ma vieille voisine qu’à un moment quand j’étais 



148

gamin, je me suis dit, je ne comprenais pas pourquoi mes parents me 

disaient qu’elle allait aller en enfer alors qu’elle était super sympa et 

qu’on allait prendre le goûter avec tous les jours". Il y a une 

déconstruction et donc lui était intéressant parce qu’il parlait, euh oui, 

sans filtre. Mais ce genre de personnalité est très compliquée et se 

décrédibilise vite, donc lui a très vite été aussi blacklisté. C’est la même 

chose avec un Michael Privot,26 etc., qui en fait au final ne représente 

plus personne parce qu’ils adorent juste être hyper rentre-dedans. 

Donc je crois qu’à un moment je me suis un peu retrouvée euh et, 

aujourd’hui, j’écris moins dessus. Bon c’est aussi principalement parce 

que c’est moins dans l’actu » (J2, femme, société).

Ces difficultés, qui concernent principalement le rapport aux 
sources et entravent donc la construction du réseau et de l’expertise 
des journalistes, constituent une ligne de force dans leur discours et 
poussent l’analyse à creuser les contraintes journalistiques et 
médiatiques rencontrées dans l’exercice quotidien du travail.

4.2 La couverture de l’islam aux prises avec les 
contraintes journalistiques et médiatiques

Les enjeux professionnels auxquels font face les journalistes sont 
perceptibles très facilement dans les entretiens. Couvrir l’actualité en 
lien avec l’islam est délicat ; le sujet est réputé pour l’être et semble plus 
ardu et complexe que d’autres domaines journalistiques. Cette 
couverture d’un sujet présenté comme «  sensible  » amène les 
journalistes à décrypter finement les enjeux auxquels elles et ils sont 
confrontés (4.2.1). Les attentats du 11 septembre 2001, puis les 
suivants à Londres ou Madrid, mais aussi les attentats de Charlie 
Hebdo, Paris ou Bruxelles agissent presque comme des événements-
repères, en tout cas comme des événements centraux qui « mettent à 
l’épreuve  » les médias et le travail journalistique (Lefébure et Sécail 
2016). La complexité du sujet et des enjeux constitue un élément 



149

central du discours, cela fait d’ailleurs dire à un journaliste international :

« Mais je dois dire que le monde arabe en général, étant donné sa 

diversité sociologique, géographique et démographique et religieuse, et 

cette lourdeur, cette importance capitale de la religion musulmane en 

son sein, en font certainement un dossier plus complexe, j’ai 

l’impression, que la moyenne des autres, si j’avais su ça, j’aurais peut-

être choisi autre chose. Mais non, je rigole » (J6, homme, international).

En sus du caractère sensible du sujet, les journalistes racontent la 
manière dont leurs conditions de travail et de pratique quotidienne 
agissent sur la couverture médiatique, sur le temps dont elles et ils 
disposent, sur les moyens mis à disposition (4.2.2). Cela les amène 
finalement à interroger leurs valeurs et la légitimité journalistique vis-à-
vis du sujet (4.2.3).

4.2.1 Couvrir un sujet « sensible »

Les enjeux internationaux liés à l’islam tout comme ceux nationaux 
de l’islam en Belgique sont présentés par toutes et tous comme 
extrêmement complexes. Le sujet est sensible, délicat et place parfois 
les journalistes dans des postures fragiles. Les entretiens montrent tout 
d’abord que la responsabilité des journalistes est en jeu lors de la 
couverture de l’actualité liée à l’islam, qu’ils et elles se sont interrogées 
sur les manières de parler de la religion, sur les attaques et sur les 
formes d’autocensure vécues.

Une question de responsabilité

La responsabilité sociale des journalistes représente un élément de 
discours individuel et collectif  extrêmement fort dans l’expression de 
l’attachement des journalistes à leur métier, tout comme dans la 
construction historique et contemporaine de la défense du journalisme 



150

(Delforce 1996 ; Rabatel et Chauvin-Vileno 2006). Cet argument est 
repris et décliné sous diverses formes.

La couverture médiatique de l’actualité liée à l’islam implique de fait 
une attention particulière à la responsabilité du ou de la journaliste, en 
regard d’enjeux déontologiques qui se posent dans ce contexte. Ces 
enjeux ont été spécifiquement énoncés par les journalistes des 
rubriques société ou locale, qui ont majoritairement eu à couvrir 
l’actualité liée aux origines et effets du djihadisme en Belgique, aux 
attentats ou encore à la couverture médiatique de certaines communes 
de Bruxelles, et notamment de Molenbeek, commune qui revient 
comme un leitmotiv dans de nombreux discours de l’enquête. Pour J2, 
l’enjeu se situe dans la capacité journalistique à juger d’un phénomène, 
à anticiper les effets de la médiatisation, voire les effets que le ou la 
journaliste peut produire par son travail :

« De ne pas grossir un phénomène qui est en fait minoritaire ou ne pas 

passer sous silence un phénomène qui existe quand même, et donc 

c’est très compliqué de juger à quel moment on en fait des tonnes 

pour quelque chose qui n’est pas, qui est en fait mineur ou à quel 

moment, en fait, on a aussi une responsabilité à pointer des éléments 

de dysfonctionnement et potentiellement violents ou qui mettent à mal 

certains individus, particulièrement les plus faibles, etc., dans la 

communauté et donc ça c’est compliqué » (J2, femme, société).

La nomination des personnes impliquées est aussi un enjeu 
déontologique qui se pose et interroge ce journaliste local, qui raconte 
se sentir isolé dans les décisions à prendre dans ce contexte, en proie à 
l’inquiétude d’être alors accusé de racisme (point sur lequel nous 
revenons dans quelques pages) :

« Balancer un nom dans une affaire de terrorisme, c’est la garantie 

que la personne ne retrouvera plus jamais de boulot, ça c’est une 

responsabilité terrible qu’on ne devrait pas avoir nous journalistes, 



151

d’ailleurs il y aurait une vraie réflexion à mener là-dessus […] Et 

pourquoi, à partir de quel moment on donne les noms ? À partir de 

quel moment on ne les donne pas ? C’est très très compliqué. Et là 

on est vraiment seul par rapport à ça. […] Moi, le plus dur c’était 

vraiment le positionnement moral et éthique, parce que je sentais 

qu’on était sur une matière hautement inflammable et en tant que 

personne qui couvre ces dossiers-là pour un journal qui est très 

décrié mais qui a quand même un impact fort. Enfin, je me sentais 

d’une responsabilité assez importante et que je ne devais pas 

déconner quoi, parce que ma plus grosse hantise c’était d’être accusé 

ou pointé pour racisme ou islamophobie, je ne voulais surtout pas ça. 

Et donc j’essayais de travailler, de couvrir ces matières-là sans 

donner, sans prêter le flanc à ce genre de critique. J’ai essayé d’avoir 

une boussole morale, mais ce n’est pas facile. Ce n’est vraiment pas 

facile dans ce dossier-là parce qu’on a vite fait d’écrire des papiers 

qui vont être repris par la fachosphère quoi » (J8, homme, local).

La responsabilité la plus importante renvoie alors à l’attention à ne 
pas reproduire et faire circuler des représentations stéréotypiques. Les 
journalistes expliquent tenter de donner une représentation la plus 
équilibrée, qui pourrait refléter la diversité de la communauté. J7 estime 
ainsi que les médias ont tendance :

« à toujours faire le grand écart entre d’un côté nos bons musulmans 

(Rachid Benzine, tous ces gens-là) qui correspondent finalement à 

l’image qu’on rêverait d’avoir d’un islam apaisé, moderne, respectant 

les mêmes valeurs de droits humains, de droits de la femme, tout, ces 

gens sont extrêmement intéressants et j’adore les entendre mais que 

représentent-ils ? D’un autre côté, un islam un peu des ténèbres, des 

barbus, des violents, et entre les deux on ne sait pas très bien ce qu’il 

se passe » (J7, homme, international).

La conscience que l’islam est médiatiquement très souvent associé à 



152

des formes de dramatisation (la référence à l’islam serait ainsi presque 
chaque fois liée à un drame), mais aussi de victimisation. Les 
journalistes expriment de la difficulté à couvrir certaines actualités pour 
ne pas « donner des armes à l’extrême-droite » (J7, homme, 
international).  Ce faisant, l’enjeu largement partagé dans les entretiens 
revient à proposer une autre vision de la religion, à dresser des portraits 
différents, tout en défendant une certaine vision du journalisme :

« Par exemple sur le ramadan, j’ai déjà fait un article sur les gens qui 

trichent, qui s’arrangent ou qui font des demi-ramadan etc. J’ai fait 

un article sur les végétariens […] avec vraiment l’idée de justement 

apporter une autre image qu’une image monolithique du musulman 

qui est souvent celle qu’on répercute dans les médias. Donc de 

prendre cette occasion pour offrir une image un peu décalée qui 

n’est pas l’image stéréotypée qu’on peut avoir du musulman et se dire 

évidemment que le ramadan, il y en qui s’arrangent, qui le font à 

moitié, il y en a qui le font plus » (J2, femme, société).

« Je pense que oui, je pense qu’il y a eu un malaise à l’égard de la 

communauté musulmane, un souci de ne pas faire du tort, ne pas 

contribuer aux discriminations. Mais de nouveau, moi je reviens, je 

suis un peu journaliste pur jus, si j’ose dire ça, je m’en excuse, mais 

moi personnellement c’est ce qui me structure et je pense que le fait 

de se dire notre boulot c’est d’aller où il se passe des choses et de 

décrire ce qu’il s’y passe en veillant à respecter au maximum nos 

critères de vérité, d’impartialité et ensuite de dire dans un contexte 

qui ne permette pas d’être confondu avec ceux qui utilisent ces 

informations pour semer la haine ou la discrimination, de dire… 

c’est à nous à le dire et si on le dit, ça force les autorités à ne pas se 

voiler la face, donc à aborder ces questions et donc à tenter de les 

résoudre » (J7, homme, international).

Ces enjeux de responsabilité quant à la nature de la médiatisation et 



153

au rôle social qu’ils jouent les interrogent aussi sur la possibilité qu’elles 
et ils ont de produire un discours touchant à la religion.

La possibilité d’un discours sur une religion ?

Interrogés sur la couverture de l’islam, les journalistes de notre 
panel (qui sont issus, pour rappel, de la liste des signataires du corpus 
de textes) sont amenés, pour certaines et certains d’entre eux, à se 
positionner par rapport à la religion, tout en énonçant leur opinion :

« J’ai toujours été assez tolérant, je crois que c’est une religion qui a le 

mérite d’exister. Moi je ne suis pas croyant, mais les gens ont le droit 

de croire en ce qu’ils veulent quoi. Après là, il y a clairement une 

déviance, mais on est hors de l’islam là, on est plus dans une forme 

de manipulation à visée politique » (J8, homme, société/local).

Les discours portent non seulement sur le rapport à la foi, la sienne 
ou celle des autres, mais aussi sur la place de la religion dans le 
quotidien, dans la société belge ou encore dans les idéologies politiques. 
Le sujet est donc sensible pour diverses raisons et interroge la 
possibilité de la critique :

« Donc ça a créé ce malaise permanent […] comment est-ce que je 

fais pour équilibrer ce regard politique que je veux assez clair et 

intransigeant, et d’un autre côté ce souci de ne pas nécessairement à 

tout propos utiliser l’argument de la liberté pour attaquer une 

communauté dans son ensemble ? C’est un peu une des questions 

qui me tient à cœur, je ne veux pas laisser à l’extrême droite le 

privilège de pouvoir critiquer l’islam et de dire nous on défend la 

liberté d’expression » (J7, homme, international).

Ainsi, l’une des voies possibles énoncée par les journalistes, dont 
l’idée est parfois suggérée par les chercheures dans les entretiens, 



154

revient à adopter une posture pédagogique. Certains y voient le socle 
de leur démarche et le rôle à adopter en tant que journaliste :

« Pédagogique, je crois qu’on est payé pour ça. Je pense qu’on est 

payé pour être clair » (J9, homme, international).

« Ça pour moi c’est une dimension hyper importante de mon travail, 

oui, de formuler les choses pour qu’elles soient compréhensibles, 

pour qu’elles soient explicatives, analytiques et qu’elles aillent au-delà 

heu… de certains aprioris et de certaines expressions préfabriquées » 

(J3, homme, international).

Cette appétence pour la pédagogie ne se retrouve cependant pas 
dans tous les entretiens, notamment chez certains journalistes des 
rubriques société :

« Pardon, mais moi je n’aime pas le mot pédagogique, ce n’est pas ma 

fibre journalistique. J’essaie d’être lisible, d’être compréhensible, 

d’accrocher le lecteur mais, mise à part comme vous l’avez relevé, la 

question de l’alerte, mais qui est plutôt une alerte, je ne vois 

comment je pourrais apprendre quelque chose à quelqu’un. Je pense 

que tous les lecteurs, enfin, les gens sont assez grands pour tirer 

quelque chose de leur lecture d’un article et c’est à eux de faire leur 

travail » (J5, femme, société).

La difficulté à aborder les enjeux religieux est palpable et entraîne 
de la part des journalistes une attitude finalement très précautionneuse. 
Les exemples donnés renvoient régulièrement au cas israélo-palestinien, 
qui agit comme un exemple parlant pour les journalistes afin 
d’expliquer la complexité et la difficulté pour les journalistes de 
raconter les faits, au risque de paraître déséquilibré, de paraître prendre 
parti ou de susciter des réactions vives du lectorat :



155

 « Heu c’est les mots, voilà, moi je reviens toujours à ça, mais c’est le 

choix des mots et je fais attention à ne pas être, en tout cas voilà, 

pour prendre un exemple sur le dossier israélo-palestinien, j’essaie de 

rester équilibré et de ne pas être clivant voilà, je sais que certains font 

ça très bien et heu ce n’est pas ce que je recherche. J’ai envie de 

reconnaître les fautes des uns et des autres, ça fait partie de 

l’équilibre dans lequel je conçois aussi ce dossier. Je n’ai pas 

d’aprioris, enfin si j’ai des aprioris mais je les garde pour moi, j’essaie 

de livrer quelque chose qui peut être constructif, pas le contraire » 

(J3, homme, international).

« Mais le conflit israélo-palestinien avec ses implications religieuses 

entre juifs et musulmans est un sujet particulièrement sensible qui 

peut susciter pas mal de réactions de lecteurs » (J11, homme, 

international).

Cette complexité amène souvent les journalistes à évoquer une 
forme de neutralité vis-à-vis des questions de religion, comme si la 
neutralité permettait de mettre à distance les enjeux réels qui se 
posent : les attaques possibles liées au manque de neutralité ou à des 
formes d’autocensure comme stratégie d’évitement.

Racisme et autocensure ?

Nous l’avons rapidement évoqué : parler d’islam ouvre parfois la 
voie à des accusations de racisme ou d’islamophobie envers les 
journalistes. Cet argument participe ainsi de manière récurrente à 
l’explicitation du caractère «  sensible  » de la couverture médiatique de 
l’actualité liée à l’islam, cela étant plus fréquent dans les discours des 
journalistes des rubriques société et locale en raison de leur proximité 
plus évidente avec leurs sources et leurs lectorats que leurs collègues 
des services internationaux. Mais le racisme est aussi une critique que 
les journalistes adressent à leur propre rédaction. Le tout entraînant des 



156

formes d’autocensure.
Certains journalistes (J8 et J10) ont raconté craindre de se faire 

cataloguer de racistes pour des propos employés, des titres à la Une 
(dont ils ne sont souvent pas responsables) ou des sujets couverts. 
Dans ces cas, l’attention et le soutien de la hiérarchie comptent :

« Ça a été un souci, une charge, puisque j’étais qualifiée 

d’islamophobe, mon employeur m’a toujours soutenue. Donc ça veut 

dire que [nom du média], qui est quand même une entreprise solide, 

a toujours payé les avocats. Mes rédacteurs en chef  avaient plus ou 

moins d’enthousiasme à ce que chaque responsable ait des 

sensibilités différentes, mais je n’ai jamais été lâchée en pleine 

campagne » (J5, femme, société).

Le racisme est cependant un élément qui joue un rôle dans la 
couverture médiatique. Et ce n’est pas «  dire le racisme  » (Dhume et 
Cohen 2018) dont il est question ici pour les journalistes, mais plutôt 
pointer un racisme systémique dans certaines rédactions qui a des 
incidences sur les choix éditoriaux, les couvertures médiatiques, les 
titrailles et aussi les silences posés sur certaines réalités :

« On avait des discussions entre nous et c’était genre "Non à un 

moment donné il faut le dire. Ce n’est pas moi qui le dis, c’est lui : les 

musulmans ont un problème avec les femmes". Et donc oui, il y avait 

un côté extrêmement touchy sur le sujet à l’époque où je travaillais au 

journal, et qui relève complètement d’une forme d’islamophobie ou 

de racisme ou je ne sais pas quoi, mais un malaise quoi » (J4, femme, 

international/société).

« On est dans une rédaction à ce moment-là avec une influence 

raciste tout simplement, je trouve. Et donc effectivement, ça ne les 

intéresse pas toujours hein » (J10, homme, local).



157

Ces arguments autour du racisme des rédactions – énoncés par 
deux journalistes sur les 11 - sont aussi à croiser avec la composition 
des salles de rédaction belges (Van Leuven, 2019) : un manque de 
diversité qui est d’ailleurs largement pointé par les journalistes dans les 
entretiens (et qui sera développé dans le point 4.2.3 de cette partie 
autour des questions de légitimité).

Ce faisant, quelques journalistes, croisant les craintes d’accusation et 
le ressenti d’un malaise en interne dans les entreprises médiatiques, 
évoquent clairement des formes d’autocensure pratiquées pour 
protéger en quelque sorte l’image de la religion et de certaines 
communautés, afin justement de ne pas encourager le racisme :

« Moi je pense qu’il y a toujours un malaise au sein de la profession par 

rapport à un certain nombre de sujets, dont l’islam. Je pense que même 

quand j’étais au Soir à l’époque, je me souviens de sujets délicats où on 

était très prudents, il y en avait certains qui le faisaient de peur de 

provoquer des réactions au sein de la communauté musulmane en 

prenant le risque de présenter cette religion comme une religion qui était 

trop conservatrice ou incapable de s’adapter à la modernité européenne, 

par exemple ça c’est quelque chose qui était très présent dans la 

prudence que certains exprimaient » (J7, homme, international).

Des discours ne doivent cependant pas masquer le fait que les 
journalistes entre eux, et parfois au cours des entretiens, énoncent leur 
opinion de façon très claire :

« Ce monde arabe, il n’est pas en pleine forme, c’est un monde 

humilié, c’est un monde qui a tout raté en fait. C’est mon analyse 

hein, moi je suis convaincu que ces pays ont tout raté, ils ont raté 

leurs indépendances, ils ont raté leur décollage économique, ils ont 

raté leur démocratie, ils ont raté tout, ils ont même raté le printemps 

arabe. Donc voilà, ce n’est pas facile d’être arabe dans un mode 

comme ça, comme il est, voilà. Et on peut concevoir qu’il y ait de la 



158

frustration et qu’ensuite ça se traduise de façon plus ou moins 

violente » (J9, homme, international).

Enfin, cet ensemble d’arguments est aussi travaillé par la distance 
ressentie vis-à-vis de certaines communautés en Belgique ou ailleurs en 
raison de la non-maîtrise de la langue arabe par les journalistes. Alors 
qu’à l’international, les journalistes peuvent travailler avec des fixers ou 
des interprètes, ces conditions ne sont pas réunies pour la couverture 
en Belgique francophone. L’apprentissage est présenté comme étant 
trop coûteux professionnellement (J2 ; J6 ou J9) et rattrapable par 
d’autres stratégies : l’usage du français, l’évitement aussi de certaines 
interactions, les interprètes, etc.

4.2.2 Expliquer la couverture par les conditions de travail

La couverture médiatique de l’islam ne peut se comprendre hors 
d’une explication des conditions de sa production. Le marché 
médiatique francophone belge est extrêmement concentré (Bersipont 
2021). De ce fait, par des processus de partage de contenus, des articles 
similaires sont publiés dans des journaux différents issus du même 
propriétaire. Les stratégies de développement de ces entreprises 
médiatiques n’ont pas encouragé ces dernières années le recrutement 
massif  de journalistes, bien au contraire. Les effectifs journalistiques 
ont eu tendance à être réduits, ce qui a des conséquences sur la taille 
des services, les possibilités de reportages, la possibilité de se 
spécialiser, etc. Un certain nombre de raisons sont ainsi invoquées par 
les journalistes pour expliquer la couverture médiatique de l’islam : la 
responsabilité de l’organisation, l’organisation du travail et l’absence de 
diversité dans la rédaction. 

La responsabilité de l’organisation

L’identité éditoriale des médias est régulièrement invoquée pour 



159

expliquer et parfois justifier la couverture médiatique, qu’il s’agisse de 
l’intérêt de la hiérarchie pour les sujets, de ses capacités 
d’accompagnement des journalistes et surtout des possibilités offertes 
(ou non) de pratiquer un journalisme de qualité. Les entretiens ont été 
centrés sur les journalistes ayant produit du contenu journalistique, ils 
n’ont pas porté sur les responsables de rédaction : les critiques viennent 
donc des journalistes et constituent autant de traces de la 
représentation qu’elles et ils se font de leur hiérarchie :

« Sur la fin de mon parcours à [nom du média], je n’ai plus écrit sur 

l’islam quasiment parce que j’en avais vraiment marre d’être dans le 

journal et la rédaction en chef  était exécrable et tout à fait 

irrespectueuse. Donc on prenait mes sujets islam que pour les sujets 

qui faisaient peur et si je faisais un sujet vivre-ensemble, positif, on 

me refusait. Donc à un moment donné je n’ai plus écrit, parce que si 

je ne propose pas, ils n’ont pas les contacts, ils ne savent pas » (J10, 

homme, local).

Les choix éditoriaux de la hiérarchie impactent évidemment le 
travail des journalistes, qui ne sont pas toujours aussi autonomes qu’ils 
et elles le prétendent dans les choix de couverture médiatique :

« Moi je n’aurais jamais spontanément proposé ce type de sujet parce 

que ce n’était pas ma zone de confort, mais à partir du moment où 

mes supérieurs me disaient bon [nom de la journaliste] t’es là-dessus, 

bon ok je le fais. Maintenant comment est-ce que je le fais, il n’a 

jamais été question de dire je ne le fais pas » (J4, femme, 

international/société).

Mais les journalistes sont aussi soumis à des contingences liées au 
temps alloué à la production, au terrain, à l’écriture. Pressés par les 
demandes, par la nécessité de produire pour plusieurs supports dans la 
même journée ou plusieurs productions, les journalistes rencontrés ont 



160

rarement le temps de se consacrer longuement à un sujet, sauf  si elles 
et ils ont acquis cette place et donc cette possibilité :

« On se rend compte quand même avec l’âge que la pression peut 

être nuisible évidemment à la qualité du travail, donc on se donne du 

temps, du mou, pour pouvoir justement faire le travail et avoir le 

temps de faire un beau reportage, de faire une belle vidéo, c’est tout 

une équipe qui se met en place. Et il faut aussi que les gens ici soient 

disponibles. Mais ce n’est évidemment pas l’actualité immédiate, 

parce que l’actualité immédiate là on a besoin de travailler, on doit 

travailler, pour le site directement, on va de plus en plus dans deux 

mouvements, dans quelques paragraphes pour le site, le plus vite 

possible ; et puis l’article plus long, plus réfléchi dans le journal du 

lendemain, même parfois pour le surlendemain » (J1, homme, 

international).

« J’ai l’impression que malheureusement en Belgique, on n’a pas 

suffisamment peut-être le temps, les jeunes n’ont pas le temps peut-

être de s’immerger et n’ont pas la connaissance linguistique 

nécessaire pour approcher certains milieux, qui au sein de cette 

communauté ne pratiquent pas encore une des deux langues 

nationales. Donc il y a toute une partie de cette communauté qui 

échappe au regard » (J7, homme, international).

 Ce même journaliste (J7) s’inquiète aussi de la solitude, qu’il évoque 
d’ailleurs à plusieurs reprises dans son entretien. C’est encore la 
responsabilité des rédactions qui est pointée :

« Donc il y a des sujets qui sont par définition difficiles, mais c’est 

pour ça qu’ils sont passionnants et c’est pour ça que dans les 

rédactions on ne doit pas laisser les gens seuls face à ces sujets-là, il 

faut des politiques de rédaction et des politiques qui permettent de 

renforcer la capacité de connaissance des journalistes qui travaillent 



161

sur ces questions-là, afin qu’ils puissent affronter sans trop trembler 

les critiques dont elles seront inévitablement l’objet, donc c’est un 

peu ça, je crois » (J7, homme, international).

Les médias anticipent, même s’ils les connaissent mal (Méadel 
2004), les attentes de leur public, nous le verrons dans le point 4.3 de 
notre analyse. Leur identité éditoriale est donc fortement liée à ces 
représentations. L’étude qualitative de cette enquête a été réalisée au 
début de la période de pandémie, à un moment où depuis plusieurs 
mois l’actualité autour des questions plus ou moins liées à l’islam ne 
font plus trop les manchettes. Comme le note J10, l’intérêt des médias 
est éphémère  : « De manière plus générale, je crois que ça dépend du 
journal, ce n’est pas un sujet qui est prioritaire l’islam pour beaucoup 
de médias » (J10, homme, local). Cela interroge les journalistes, tout en 
leur fournissant une explication sur la couverture de la thématique :

« Oui alors, très clairement, il y a une évolution de la thématique par 

rapport aux attentats, c’est terrible à dire et plein de gens seront 

offensé qu’on dise ça, mais c’est évident que si je le traite moins 

aujourd’hui c’est parce que c’est moins dans l’actu, parce que ça a été 

au cœur de l’actualité au moment où on a eu un terrorisme islamique 

et où la question s’est soudain posée, enfin, elle était déjà présente 

avant mais là il était juste inévitable de savoir comment un 

extrémisme islamique violent a pu s’implanter de cette façon à 

Bruxelles. Donc c’est évident que c’était central à ce moment-là » (J2, 

femme, société).

« Il y aura le procès des attentats de Bruxelles et des attentats de 

Paris, ça va repartir hein. Heu, mais oui, bah la vague est liée juste 

aux évènements parce que entre Charlie Hebdo et les attentats de 

Paris, il y a eu les attentats de Bruxelles, c’est quand même un certain 

laps de temps au sein duquel il y a eu toute une série d’évènements 

très importants comme les attentats de Verviers, comme la série de 



162

procès, comme toutes les investigations sur les attentats de Paris, la 

recherche de Salah Abdeslam, la planque, les multiples actions des 

membres des commandos, enfin bref, il y avait tellement de choses à 

raconter que forcément tous les jours on allait faire 2, 3, 4, 5 pages 

ou parfois 20 pages dessus. Évidemment, mais voilà comme je disais, 

c’est des événements tellement… quand même ça paraît loin 

maintenant, mais il faut quand même se souvenir que c’était un truc 

incroyable, pendant des jours des gens flippaient, plus personne ne 

voulait aller dans le métro, tout le monde se retournait, moi j’étais 

persuadé que je devenais fou, j’étais persuadé que j’étais sur écoute, 

dès que je discutais avec un avocat, enfin on devenait dingue hein. 

Moi je devenais dingue hein (rire) » (J8, homme, local).

« Mais j’ai dû arrêter finalement, parce qu’en fait chez [nom du 

journal] on m’a clairement fait comprendre que ce n’était pas un 

sujet qui était privilégié dans la ligne du journal, on ne traite pas 

régulièrement ou presque jamais de l’islam tout court. Donc c’est 

pour ça que ça s’arrête de manière assez violente depuis 2018. Par la 

force des choses, bah voilà, le sujet n’intéresse pas ce canard-là, donc 

tant pis, c’est comme ça » (J10, homme, local).

Ils revisitent leur rapport à la médiatisation de l’islam en rappelant 
le caractère très particulier de la période 2015-16, qu’ils soient dans les 
rubriques internationales ou locales : 

« Les gens ont peut-être oublié parce que les gens oublient vite et 

qu’un événement chasse l’autre et qu’une catastrophe chasse l’autre, 

mais c’était quand même une période de… la période 2015-2016, 

c’était quand même une psychose collective qu’on vivait donc heu, 

donc oui j’imagine que les papiers sur le phénomène djihadiste 

intéressaient le lecteur » (J8, homme, local).



163

Organisation du travail

Plusieurs journalistes constatent que les conditions de travail dans 
lesquelles elles et ils exercent peuvent aussi avoir des incidences sur la 
qualité de la couverture médiatique. Les conditions auxquelles il est fait 
référence sont de plusieurs ordres : difficultés économiques, problèmes 
d’organisation, répartition des tâches, etc. La polyvalence demandée, la 
difficulté d’insertion, les conditions d’emploi parfois précaires et peu 
valorisantes, le manque d’investissement des hiérarchies dans des 
genres journalistiques perçus comme nobles (comme l’enquête, par 
exemple) jouent tous à un niveau ou à un autre un rôle dans la 
couverture médiatique. Toutes ces conditions sont d’ailleurs générales 
dans les études sur le journalisme et donc non spécifiques à la 
couverture de l’islam, que ce soit en France ou en Belgique (Ringoot et 
Utard 2005 ; Libert 2019 ; Le Cam, Libert et Domingo 2020 ; Le Cam 
et Pereira 2022).

Le manque de moyens et de marge de manœuvre sur le terrain des 
journalistes est très régulièrement évoqué tant au niveau local 
qu’international :

« Il y a plus les moyens dans cette rédaction de pouvoir partir 

souvent à l’étranger, de pouvoir aller soi-même voir ce qu’il se passe. 

Donc on travaillait avec des correspondantes et des correspondants 

qui eux-mêmes [n’avaient] pas les moyens d’aller sur place. Ils 

doivent très probablement travailler depuis leur bureau de la capitale. 

En fait ils doivent [faire] un travail assez similaire à ce que les 

journalistes en société, en politique, en économie font quand ils sont 

au Soir et qu’en fait ils sont coincés dans la contrainte de production, 

qu’ils sont à leur bureau à Bruxelles alors que ce serait peut-être 

pertinent d’aller se balader en Wallonie ou dans les rues de la capitale 

quoi » (J7, homme, international).

Polyvalence et temporalité sont aussi deux autres éléments forts qui 
entravent le travail approfondi, réfléchi, puisqu’il s’agit pour beaucoup 



164

avant tout de couvrir un sujet pour plusieurs supports, chercher 
l’information, la recouper, téléphoner, écrire, monter, faire parfois 
plusieurs articles le même jour. Répondre aux impératifs liés aux 
conditions de production implique de se résoudre à mettre en place des 
stratégies :

« Quand je remplace [journaliste plus spécialisée] sur une journée sur 

l’Exécutif  des musulmans, je ne vais pas me lancer dans un grand 

papier d’analyse. Donc je ne suis ni dans la recherche d’un scoop ni 

dans… En gros je vais faire du factuel et je vais… voilà ce qu’on sait 

sur base de dépêches, sur base d’interviews et de coups de fil passés, 

du coup aux personnes peut-être pas les mieux placées mais en tout 

cas les plus évidentes et les plus faciles à trouver, les sources un peu 

obvious quoi. Et puis après, voilà, c’est un travail d’être la plus 

factuelle possible de dire un tel, une telle m’a dit ça » (J4, femme, 

société-international).

Les modalités d’organisations du travail impliquent parfois de la 
mobilité interne, notamment des journalistes les plus récents dans la 
rédaction vers les services qui rencontrent des besoins particuliers. La 
spécialisation et l’expertise deviennent alors des facteurs secondaires : 
prime ici le remplacement, temporaire ou plus ou moins long, des 
collègues. Avec des incidences potentielles sur le contenu produit – du 
moins au début. Il s’agit alors d’une forme de responsabilité de la 
hiérarchie qui devrait faire des choix :

« Si la presse veut jouer un rôle, elle doit avoir des personnes qui 

connaissent très bien la complexité de l’islam, qui connaissent très 

bien les interactions de l’islam avec des communautés, avec au sein 

de ces communautés des interactions avec des sous-communautés, 

ce qui permettrait par ailleurs de voir que c’est plus compliqué que 

ça, que c’est pas LES arabo-musulmans, qu’il y a  des traditions 

berbères, des traditions de confréries, des traditions politiques aussi, 



165

au sein de ces communautés qui font que ça devient un sujet 

d’enquête pas seulement sociologique mais journalistique » (J7, 

homme, international).

Mais ce n’est pas toujours le cas. Certains journalistes rencontrés 
ont, au contraire, raconté les possibilités offertes de suivre sur de longs 
mois les mêmes sujets. L’affectation à la même thématique est 
l’évidente préférence des journalistes, dont les conditions de travail 
sont alors facilitées par une stabilité liée à la spécialisation :

« Il y a eu toute une série de procès qui ont été instruits sur les 

filières syriennes au départ, donc il y a des dizaines ou des centaines 

même de personnes qui ont quitté la Belgique pour aller en Irak et en 

Syrie, et plusieurs procès qui ont eu lieu avant que les attentats du 13 

novembre soient menés. Donc il y a toute une série de noms qui sont 

déjà apparus dans les affaires judiciaires avant d’être révélés au grand 

public comme étant les auteurs des attentats du 13 novembre ou du 

22 mars. Je suivais ça vraiment au quotidien. Tous les jours je faisais 

un papier parce que tous les jours il y avait des évènements tout à fait 

interpellants. On racontait des histoires qui étaient vraiment fortes 

autour de cette thématique » (J8, homme, société/local).

Manque de « diversité »

Les conditions de travail, en partie décriées, sont présentées comme 
ayant une conséquence extrêmement dommageable pour la couverture 
médiatique : le manque de représentation de la diversité des sources, 
des populations, des acteurs sociaux dans les médias. Les recherches de 
ces dernières années en Belgique montrent une absence des personnes 
perçues comme appartenant à des minorités visibles, que ce soit dans 
les médias audiovisuels27 ou dans la presse écrite28. Les journalistes 
rencontrés pointent aussi cette difficulté en évoquant l’invisibilité d’une 
certaine partie de la population, considérée comme une manière de 



166

réduire au silence les gens qui relève de la responsabilité des médias :

 « Le plus important, et c’est ce que disent les gens issus de ces 

communautés, parce que c’est aussi quelque chose qui me semble 

important, c’est qu’on a rarement donné la parole à ces gens, on les a 

rarement écoutés. Or, ce que j’ai essayé de faire depuis des années c’est 

justement d’aller à leur rencontre et d’essayer de comprendre ce que 

eux vivaient. Et le discours sur l’islam radical, la dénonciation de ce qui 

se passait dans les rues de Molenbeek, c’est dans les rues de 

Molenbeek aussi qu’on l’entend. Des mères de famille qui avaient peur 

des recruteurs comme Zerkani qu’on laissait marcher dans la rue et qui 

inquiétaient et harponnaient les jeunes et les amenaient dans des 

appartements. Donc c’est une partie de la communauté qui le dit et 

cette communauté-là elle n’a pas été entendue, parce qu’on a travaillé 

avec les mosquées, on a travaillé avec… On n’a pas entendu les gens, 

de simples citoyens qui réclamaient juste d’être citoyen belge et pas 

d’être musulman ni arabe et maghrébin » (J1, homme, international).

« De façon générale que ce soit avec les personnes de la 

communauté musulmane ou d’autres personnes, on ne donne peut-

être pas suffisamment la parole aux citoyens lambda dans nos 

médias. C’est vrai qu’on est peut-être plus dans l’analyse que dans le 

témoignage, c’est possible, mais ça vaut à la fois pour je ne sais pas, 

les femmes, les infirmiers, les personnes d’origine musulmane, ça 

vaut pour tout je pense » (J11, homme, international).

Cette difficulté des journalistes à rejoindre certains pans de la 
société, ainsi que des médias à être représentatifs de cette société, est 
aussi liée à des considérations sur le manque de diversité dans les salles 
de rédaction. Plusieurs journalistes font un lien entre la qualité de la 
couverture médiatique des enjeux liés à l’islam et la composition des 
rédactions. Ne pas avoir de journalistes « arabes ou noirs », ou/et 
« musulmans » (pour reprendre les catégories utilisées par les 



167

journalistes), interroge la manière dont l’actualité est appréhendée, mais 
aussi les possibilités d’accès aux sources et au sens de ce qui est dit et 
vécu :

« Ce qui est frappant d’ailleurs dans la presse belge c’est l’absence, en 

tout cas dans les journaux écrits, dans la presse écrite belge, c’est la 

quasi-absence des représentants de ce monde musulman dans les 

journalistes. Il y en a quelques-uns, quelques figures dans la presse 

audiovisuelle, mais dans les journaux je trouve que c’est frappant. Au 

[nom du média], c’est dramatique, on en est conscient, on en parle 

tout le temps. Enfin tout le temps, on se le dit de temps en temps 

depuis trente ans que je suis au service monde, que c’est quand 

même dommage qu’on n’ait pas un seul musulman au sein de la 

rédaction, personne noire non plus par ailleurs. Bon ce n’est pas une 

question seulement de religion, mais disons représentant de la 

diversité comme on pourrait dire, pas un seul journaliste arabe, pas 

un seul journaliste noir dans [nom du média], à ma connaissance 

dans toute l’existence du [nom du média], c’est quand même assez 

frappant » (J6, homme, international).

 « C’est un vrai problème de manque de diversité dans les médias, 

c’est super problématique qu’on n’ait personne, enfin qu’on ait si peu 

de diversité, donc qu’on ait si peu de journalistes, enfin en 

l’occurrence au [nom du média], on n’en a aucun. On n’a aucun 

journaliste qui vient de la communauté, de la deuxième, troisième 

génération d’immigration surtout marocaine. On n’a personne qui 

parle arabe et donc c’est clair qu’il y a tout un pan de cette actualité 

et de cette société à laquelle on n’a juste pas accès, de par la barrière 

de la langue et parce qu’on ne vient pas de ces milieux non plus, et 

donc on a [accès seulement aux] personnes qui veulent en parler, qui 

du coup ne représentent souvent qu’un certain discours, représentent 

assez peu le musulman lambda enfin le musulman lambda qui vit 
sa vie normalement, sans revendiquer spécialement quelque 



168

chose. Lui forcément, comme il ne revendique rien, il ne va pas 

se mettre dans des organes représentatifs, il ne va pas être accessible 

pour les médias, il ne va pas vouloir donner son avis et donc en fait 

celui-là, qui est majoritaire, on ne le rencontre pas en fait. Enfin 

parfois j’essaie mais on ne relaye pas son discours » (J2, femme, 

société).

« C’est que nos médias, je ne vais pas généraliser, même si je pense 

que ce sont nos médias, je vais dire [nom du média] vivait et 

continue largement d’ailleurs à vivre dans l’ignorance totale de 

l’existence de ces communautés au nord du canal, c’est comme si ça 

n’existait pas, il n’y a pas un journaliste à [nom du média], pas un 

journaliste issu de l’immigration » (J9, homme, international).

Le manque de diversité des rédactions a alors, pour quelques 
journalistes, des conséquences sur la manière de traiter l’information :

« C’est sûr qu’il n’y aurait pas le même traitement du burkini, du 

voile, si en fait dans la rédaction il y avait quelqu’un qui portait le 

voile. Personne ne porte le voile donc forcément quand tu es en 

rédaction tu peux te permettre de dire "Ouais ok on fait un sujet sur 

le voile" mais tu n’as pas une femme voilée en face de toi à qui tu vas 

dire ça » (J4, femme, international/société).

Le discours qui fait le lien entre couverture médiatique de l’islam et 
journalistes issus d’une minorité visible n’est cependant pas 
unanimement partagé. Certains ne mentionnent pas ce lien du tout, 
alors que pour d’autres il porte à réflexion :

« Je ne suis pas quelqu’un qui fera un automatisme entre diversité et 

meilleure couverture. Moi j’ai assisté dans des rédactions américaines 

par exemple […] où parfois la diversité débouchait sur des statuts un 

peu inférieurs dans la rédaction comme avant les femmes 



169

faisaient le tricot, la cuisine et les machins, là les journalistes 

mexicains faisaient les mexicains, donc quelque part c’était déjà un 

regard qui était assez condescendant par rapport à ce registre-là, ça 

ne permettait pas nécessairement d’avoir un journalisme… la qualité 

il l’avait, mais il n’avait pas les cadres qui lui permettaient d’exprimer 

sa qualité de journaliste parce qu’on lui disait "tu fais les Mexicains". 

[…] En plus de ça, ce que j’ai remarqué aussi à plusieurs reprises, 

c’est que lorsqu’on nomme un journaliste issu d’une communauté 

pour couvrir cette communauté, on n’est pas sûr que ce journaliste 

aura la liberté de pouvoir parler de cette communauté, parce que ces 

communautés sont très proches, on est dans des petits villages et la 

pression sociale exercée sur cette personne [pourra faire en sorte] 

qu’elle va dire moins encore que le journaliste qui n’aurait pas ces 

contacts-là » (J7, homme, international).

Cet argument sur le manque de diversité dans les rédactions ne 
vient pas seul. Il se combine aussi au fait que les journalistes expriment 
la sensation de passer complètement à côté d’un pan de la réalité vécue, 
de ne pouvoir avoir accès qu’à certains regards. Pourtant, cela ne 
suscite presque pas, chez les journalistes de notre enquête, des 
pratiques plus actives pour rééquilibrer les discours médiatiques.

4.2.3 Valeurs et légitimité

Comme pour d’autres sujets qui touchent à la légitimité des 
journalistes et des médias (Léonard et Yasri-Labrique 2014), parler de 
couverture de l’islam avec les journalistes mène à des interrogations sur 
leurs valeurs, leur point de vue (la neutralité et l’objectivité notamment) 
et la capacité de reconnaître un point vue situé (en fonction de leurs 
caractéristiques personnelles et celles des autres) central dans leur 
pratique professionnelle.

Deux éléments reviennent principalement  : l’objectivité et la 
distance par rapport au militantisme  et les compétences des 



170

journalistes, qui réaffirment leur expertise au-delà de leur appartenance 
à un groupe ethnique :

 « Je veux dire, un journaliste par nature est neutre, il n’est pas engagé 

dans un conflit ou dans un problème, il donne le point de vue de 

toutes les parties. Donc, enfin certains journalistes peut-être, ils 

suivent peut-être un peu, enfin… qu’ils sont parfois en partie des 

militants, mais moi j’ai toujours refusé de l’être et je ne participe 

jamais à quoi que ce soit, une manifestation ou une pétition ou quoi 

que ce soit, par principe, parce que je ne veux pas apparaître ou 

donner l’impression de pouvoir être considéré comme partisan. Mais 

une fois que j’aurai terminé ma carrière de journaliste, je m’engagerai 

plus personnellement dans des combats qui me tiennent à cœur, mais 

je ne serai plus journaliste » (J11, homme, international).

« Est-ce que à ma place un belgo-arabe, si j’ose dire, aurait fait un 

travail différent ? Heu en parlant arabe probablement qu’il aurait eu 

accès à plus encore de sources que moi, mais ayant fait l’effort que 

j’ai fait, enfin c’est un effort qui n’est pas très couteux, je veux dire 

ayant fait la démarche intellectuelle que j’ai faite au début des années 

90 en ne regardant plus les populations à qui je rendais visite comme 

des étrangers que j’allais voir au zoo mais en me mettant plutôt, en 

essayant de me mettre à leur place, pour voir comment moi j’aurais 

réagi à leur place. Et à ce moment-là, je ne suis pas sûr qu’un 

journaliste arabe aurait fait autre chose » (J6, homme, international).

En ce sens, les journalistes s’interrogent sur le manque de diversité, 
sur les conséquences éventuelles que cela pourrait avoir sur la 
couverture médiatique (en raison de la non-connaissance de la langue 
ou du non-partage de certaines pratiques culturelles ou univers de 
sens), mais replacent au centre de leur discours un ensemble de valeurs 
traditionnelles (Schultz 2007) qui leur permettent de justifier leurs 
pratiques et leurs manières de couvrir l’information. Elles et ils mettent 



171

ainsi à distance le regard situé qu’ils portent sur les réalités, 
revendiquent objectivité et compétences professionnelles pour peut-
être éviter le questionnement frontal de la qualité de ce qui est produit. 
Quand ce questionnement intervient, il est cependant plutôt lié à une 
critique du collectif, de la salle de rédaction ou du média. C’est le cas de 
J9, homme journaliste à l’international qui critique l’attitude 
« politiquement-correcte » du collectif  :

« Mais la […] chose navrante aussi que moi j’ai trouvé, dans ma 

perception des réactions de mes consœurs et de mes confrères, 

c’était un petit peu -parce que c’est une chose qui est très très ancrée-

, c’est un peu le politiquement correct, genre on va pas commencer à 

dire que voilà, qu’à Molenbeek ça ne va pas quoi. Donc voilà, donc à 

la fois on ne savait rien de ce qu’il se passait mais à la fois on ne 

voulait pas dire qu’il y avait des problèmes quoi. C’est un peu cette 

attitude, et qui est restée. Ça c’est une chose, disons, je pense qu’il y a 

des gens et ça c’est au service société de [nom du média], disons, il y 

a cette sorte voilà, de culture de service comme ça, très très 

politiquement correcte » (J9, homme, international).

Une seule journaliste a néanmoins évoqué une évolution, certes 
personnelle, de sa manière de voir les choses dans le temps, en 
revendiquant une posture de journaliste féministe qui l’a amenée à se 
questionner sur des manières d’être et de faire :

« Mais surtout, je n’aurais pas la même attitude dans ma rédaction 

quand ce genre de sujet viendrait sur la table et de se dire entre 

guillemets : "Qu’est-ce qu’on fait sur le voile ? ". À cette question 

hypothétique, je ne répondrais pas pareil aujourd’hui que ce que je 

l’ai fait à l’époque, parce qu’en fait j’ai appris davantage sur le sujet 

entretemps et ce sont principalement des mecs dans cette rédaction 

qui ont un point de vue, enfin qui n’ont pas une ouverture de 

dialogue ou de compréhension sur… ils n’ont pas une posture 



172

féministe sur pourquoi est-ce que les femmes portent le voile et donc du 

coup l’approche serait différente quand je traite [ce sujet], mais aussi quand 

il est débattu, discuté, enfin c’est pas débattu mais quand il apparaît dans le 

programme du jour quoi » (J4, femme, international/local).

Ces questionnements sur la légitimité de la parole journalistique, de 
la neutralité ou de la subjectivité apparaissent plus clairement dans ces 
cadres de couverture médiatique que dans d’autres. Ils interrogent la 
capacité des journalistes à parler de sujets qui ne les concernent pas en 
premier lieu, sur lesquels ils sont parfois critiqués car ils parlent de 
réalités qu’ils ne vivent pas de manière directe. Les réponses apportées 
par les journalistes se raccrochent à des questions de compétences et 
recourent au discours traditionnel sur les valeurs journalistiques, 
centrales dans la rhétorique sur le métier. Ainsi, tout en déplorant le 
manque de diversité dans les rédactions, ils ne font qu’effleurer le rôle 
que cette « diversité » pourrait endosser tout en réaffirmant avec force 
leurs compétences et leurs expertises.

4.3 Une écriture de l’islam aux prises avec les contraintes du 
débat public

Une certaine partie des discours des journalistes renvoie à l’anticipation 
qu’elles et ils se forgent des propos reçus. Cette dernière partie de l’analyse 
des entretiens se distingue des arguments liés à la couverture d’un sujet 
«  sensible » ; elle y renvoie, mais tente plutôt de porter l’attention sur les 
mots et l’écriture, afin de faire un lien plus ténu avec les résultats de 
l’analyse de discours précédente. Deux points sont apparus : l’anticipation 
de la réception et la problématique du choix des mots.

4.3.1 Écrire l’actualité liée l’islam : quelle réception ?

Les journalistes de l’enquête énoncent un ensemble de 
commentaires qui renvoient parfaitement à la dualité intrinsèque 



173

(même si en constante évolution, voir Lits et Wrona 2014) de l’écriture 
journalistique : l’importance des mots utilisés pour décrire la réalité et, 
simultanément, l’envie ou l’obligation de capter l’attention des publics.

La précaution

Une question apparait d’emblée dans le discours des journalistes  : 
l’attention portée au public et notamment à la réception des articles, 
aux manières de raconter, de dire, d’identifier, de nommer et aux 
critiques que cela peut susciter. Les sujets liés à l’islam sont, pour les 
journalistes de l’enquête, délicats et chargés d’un potentiel polémique. 
Tant à l’international qu’au niveau local, certaines et certains 
journalistes estiment devoir porter une attention plus singulière aux 
mots utilisés, mais aussi aux sujets abordés. J9, journaliste spécialiste 
des questions internationales, l’évoque :

« Moi j’ai toujours essayé de faire attention, vraiment attention à la 

formulation que j’utilisais dans mes articles pour que ce ne soit pas 

blessant pour les gens » (J9, homme, international).

Cette anticipation dans la réception des articles n’est pas propre au 
sujet traité, elle est largement ressentie par les journalistes en général dans 
l’exercice quotidien du métier. Elle semble cependant davantage 
mentionnée ici pour suggérer le caractère sensible de la médiatisation de 
l’islam. C’est ainsi le cas d’un journaliste local qui explique longuement 
une difficulté rencontrée lors de la couverture de certains sujets. La 
publication d’un article lié au changement des menus de la « commune 
de Molenbeek pour ses élèves musulmans » (J10, homme, local) entraîne 
une multitude de commentaires violents qui vont mettre le journaliste 
dans une situation difficile, en raison de la (non) gestion des 
commentaires par son entreprise médiatique suivie d’une plainte déposée 
auprès du Conseil de déontologie journalistique. Celle-ci va mener à une 
réflexion sur la gestion des commentaires par les entreprises médiatiques.



174

L’anticipation de la réception des articles se fait donc à deux 
niveaux : d’une part en ayant en tête la manière dont les personnes 
concernées peuvent interpréter les mots et les angles choisis, et d’autre 
part en prévision des commentaires en ligne, qui relèvent d’une 
«  surveillance  » du discours d’information par les publics médiatiques 
(Calabrese 2016) et parfois aussi d’une brutalisation de l’espace public 
(Badouard 2018) visible dans les discours haineux.

Cette double attention marque le discours des journalistes, qui 
doivent par ailleurs composer avec un public imaginé. Ces 
représentations des publics constituent en effet une variable 
fondamentale dans la manière dont ils et elles couvrent cette 
thématique :

« En fait il y a, de mon point de vue […], un problème dans la majorité 

de la presse francophone, une bonne partie de la presse francophone 

où on se dit qu’on va, je ne dis pas que cela concerne tout le monde, 

c’est mon expérience personnelle donc, on se dit qu’on va s’adresser 

davantage à un lecteur blanc, ils s’intéressent à des sujets de Blancs. Je 

caricature, et ce n’est pas pour rien que je n’écris plus sur l’islam à 

[nom du média] parce que le rédacteur en chef  m’a dit que ça 

n’intéressait pas les gens, donc je suppose qu’il se dit que ses lecteurs 

ne sont pas musulmans et voilà » (J10, homme, local).

Or, cette représentation se heurte à la nécessité d’ouvrir les modes 
de narration, les choix de sujets et la diversité des sources, mais aussi à 
éviter les raccourcis :

« L’idéal ce serait qu’on entende des voix plurielles, de la diversité, 

sur des sujets qui sont liés à l’identité » (J5, femme, société).

« Je prends conscience depuis plusieurs mois de l’importance des 

mots encore plus qu’avant, de la façon d’accorder des adjectifs, 

comment est-ce qu’on… en fait je dirais plus, je crois, j’aurais 



175

vraiment du mal à écrire "les musulmans". Voilà, c’est ça, et ça, ça ne 

me vient pas de, du contexte sécuritaire, attentats, [discours] 

identitaire et tout, ça me vient de mon travail personnel en tant que 

féministe et puis de toute la décolonisation aujourd’hui et puis… 

donc du coup, toutes ces questions de comment est-ce qu’un 

individu, une personne a envie d’être qualifiée et d’essayer de mettre 

beaucoup plus de subtilité, de nuances dans le descriptif  pour une 

personne. Donc j’aurais tendance à le faire aussi pour la religion et 

donc tout comme on dit "une personne racisée" de dire "une 

personne de confession musulmane". Enfin voilà d’essayer d’amener 

des choses comme ça et puis de façon générale quoi, d’éviter les 

cases bien fermées, bien serrées dans lesquelles on met les gens et les 

raccourcis » (J4, femme, international/société).

La captation

Les précautions à prendre sur la réception se combinent cependant 
aux enjeux de captation des publics, de son accroche afin non 
seulement d’être lus (du point de vue de journalistes), mais aussi 
achetés (du point de vue de l’entreprise médiatique). Les attentes et 
contraintes rencontrées ici par les journalistes dans le rapport au public 
renvoient par ailleurs à des éléments largement étudiés par ailleurs 
(Frisque 2002 ; Derville 1999), qui doivent évidemment concilier aussi 
des impératifs économiques (Ho-Pun-Cheung 2021). 

La nécessité d’être le plus compréhensible possible revient une 
nouvelle fois dans les justifications des choix narratifs des journalistes. 
Encore une fois, ils sont confrontés à une représentation d’un public 
envers lequel il s’agit d’être pédagogique et attentif  à ses capacités de 
compréhension :

« Moi je continue d’écrire des articles dans lesquels j’essaie d’être le 

plus clair possible et où j’essaie de me rendre… J’ai toujours 

considéré que quand j’écrivais un article, je m’adressais à un grand 



176

public et ce n’est pas toujours possible dans tous les dossiers comme 

des dossiers extrêmement complexes comme la Syrie. Mais sinon 

j’essaie toujours d’écrire un article en me disant si je suis un lecteur 

qui connaît pas vraiment grand-chose dans le domaine que j’écris, il 

faut que ces personnes-là puissent me comprendre et pas se dire non 

c’est tellement complexe que je laisse tomber au bout de trois 

paragraphes parce que je ne pige plus rien. Ma femme est d’ailleurs 

une bonne relectrice parce qu’elle me dit, en effet, à part le domaine 

syrien j’y arrive assez bien (rire). Pour le domaine syrien là non, je n’y 

arrive pas (rires), c’est très complexe. Si je dois réexpliquer qui fait 

quoi, qui pense quoi, qui est allié à qui en Syrie alors là on devient 

dingue, donc ce n’est pas possible (rire) » (J6, homme, international).

Cette exigence d’être compréhensible se conjugue aussi à la 
nécessité d’accrocher le lectorat :

« J’ajoute même qu’on doit être un peu racoleur. Je pense qu’on doit 

servir la qualité du contenu par des outils un peu de communication, 

un peu des trucs, des hameçons, des jolies photos, des titres 

accrocheurs. Je suis vraiment pour ça, pour qu’on amène les gens à 

lire par tous les moyens des articles intelligents et je n’ai pas de 

scrupules à le dire, je suis pour ça, je suis pour faire des trucs 

racoleurs pour amener les gens à lire des choses intelligentes. Donc 

ça c’est par rapport au côté… bon alors après, en pratique ça veut 

dire quoi ? Ca veut dire déjà éviter le jargon et utiliser des mots que 

personne ne comprend et des choses pareilles, et puis ensuite c’est 

d’aller à l’enjeu, parce qu’il y a toujours une forêt de détails dans tous 

les domaines, dans tous les sujets et si ça s’arrête, si on va pas tout de 

suite à l’enjeu et qu’on explique pas aux gens en quoi c’est 

intéressant, que c’est important, les gens au bout de trois 

paragraphes, ils se disent c’est emmerdant, je ne vais rien 

comprendre, ils se disent qu’est-ce que je vais apprendre avec cet 

article » (J9, homme, international).



177

La manière dont les journalistes spécialistes des questions liées à 
l’islam se construisent leur représentation et leur rapport effectif  à 
leurs publics joue ainsi, comme pour d’autres domaines, un rôle 
déterminant. Or, cette représentation reste globalement éloignée de 
certaines réalités vécues par des populations qu’ils et elles ne 
considèrent pas forcément comme faisant partie de leur public. Elle 
reste aussi très contrainte par les logiques socio-économiques des 
médias et leur rapport à l’audience.

4.3.2 La frilosité autour des mots

Les sujets liés à l’islam charrient un ensemble de notions et de mots 
controversés. Des termes comme islamophobie ou radicalisation peuvent 
avoir des sens ambigus et être instrumentalisés. Les journalistes 
expriment une difficulté de vocabulaire qui a par ailleurs, sur un sujet 
connexe, encouragé le Conseil de déontologie journalistique belge 
francophone à proposer un «  Glossaire des termes journalistiques 
concernant les personnes étrangères et issues de l’immigration »29 :

« Je préfèrerais qu’on utilise le mot racisme anti-musulmans ou rejet anti-

musulman ou haine anti-musulmans ou des choses pareilles. Mais le mot 

islamophobie pour moi c’est… bon un jour ou l’autre on finira par 

l’adopter parce qu’il est adopté par le plus grand nombre. Mais le fait 

de le banaliser revient par exemple à le mettre sur le même pied que 

l’antisémitisme. Et je me souviens, au début des années 2000, avoir 

eu des grandes discussions avec des musulmans qui soutenaient que 

les musulmans étaient victimes d’antisémitisme parce qu’ils étaient 

des sémites » (J5, femme, société).

Les journalistes pointent ici des effets de brouillage, voire de 
mauvais usages qui nuisent à la qualité de la couverture médiatique et à 
l’image du travail journalistique :



178

« Hors islamisme, il faut s’entendre sur les termes, islamisme c’est 

djihadiste, ce n’est pas terroriste. Mais cet amalgame tous les jours et 

encore beaucoup plus en français que dans les autres langues, je veux 

dire sur la place de Paris comme de Bruxelles, il y a un amalgame qui 

est vraiment lamentable fait entre tous les termes. Le terme islamisme 

est simplement l’islam politique, [qui est] devenu égal à celui de 

terroriste, c’est quelque chose d’affligeant simplement au niveau du 

glossaire, de l’utilisation lexicale des termes qui est complètement 

fallacieuse et c’est bien dommage. Mais bon on est là un peu… c’est 

un peu crier dans le désert quand on essaye de dire [à certains] qu’ils 

font fausse route dans les définitions des concepts qu’ils utilisent, 

alors bon au bout d’un moment on laisse tomber » (J6, homme, 

international).

Cette réflexion a une conséquence directe sur les pratiques 
journalistiques : celle de l’évitement. Ne pas utiliser certains mots pour 
ne pas prêter le flanc à la critique ou ne pas entrer dans un débat sur le 
lexique :

« J’ai très peur de faire des raccourcis. Il y a un énorme risque de 

faire des raccourcis et c’est le danger dans lequel je pense qu’on doit 

essayer, on doit éviter de tomber, donc je n’en parle pas. Donc c’est 

une stratégie, c’était peut-être bien une stratégie volontaire 

d’évitement. Plutôt que d’attaquer frontalement le truc et d’expliquer 

pourquoi est-ce qu’il n’y a pas lieu de faire des amalgames entre 

islam, islamisme, radicalisme, terrorisme, migration, je ne sais pas, 

tout, heu… vu que les amalgames sont des erreurs, plutôt que de 

parvenir à expliquer pourquoi ce sont des erreurs, je préférais 

vraisemblablement, me connaissant, ne pas en parler » (J4, femme, 

international/société).

Ces stratégies d’évitement sont d’ailleurs largement partagées :



179

« Le mot radicalisation ou radicalisme c’est un mot qui me dérange un 

petit peu parce que finalement, c’est limite un mot de science-fiction 

qui ne veut absolument rien dire en fait, qui est un concept 

effectivement très médiatique, l’image est très intéressante mais qui 

ne veut rien dire et qui est fausse » (J10, homme, local).

 « Je crois qu’il y a un consensus, sans qu’on en ait discuté, mais pour 

éviter le mot islamophobie, oui. Le mot hein, pas la dénonciation de la 

chose évidemment » (J5, femme, société).

Or ces stratégies d’évitement apparaissent souvent comme des 
choix individuels, qui semblent peu discutés dans le contexte de la 
rédaction. Les journalistes, dans le flux quotidien des activités, font des 
choix qui entrent plus largement dans les difficultés générales de 
l’écriture journalistique :

« On lit ce que les collègues [font], mais on lit aussi ce qu’on a écrit 

et puis surtout moi au départ, la mauvaise ou bonne école ou école à 

la dure à laquelle je suis passée, c’était le lendemain matin on s’assied 

on est au-dessus de ton article, on prend un bic et puis on souligne 

des passages qui ne vont pas et ce mot de vocabulaire ça ne va pas et 

tac et tac et tac. Et du coup quand on est en fait tout le temps dans 

une boucle où on produit, et où on relit ce qu’on produit, on 

produit, on relit ce qu’on produit, on oublie entre guillemets pas  

tout à fait tout de suite l’article qu’on a écrit la veille et donc on le 

relit avec une nuit de sommeil et puis c’est pas très compliqué de se 

dire : "ça ce n’est pas bien formulé, en fait c’est pas clair ou là, je ne 

sais pas", et donc du coup je trouve que ça, en tout cas dans mon 

cas, ça amène un travail de réflexion, et puis il y a des conséquences 

aux articles qu’on écrit et à la vision du monde qui est véhiculée, aux 

idées qui sont véhiculées, un impact politique d’articles qui sont 

écrits dans [nom du média]. Et donc mon réflexe à moi c’est de 

développer une vigilance au vocabulaire choisi ou aux formulations 



180

de phrases ou à l’idée centrale d’un papier » (J4, femme, 

international/local).

Le choix des mots est évidemment central dans la pratique 
journalistique, mais elle fait peu l’objet d’une prise en main collective 
autour des sujets liés à l’islam :

« On discute sur parfois… sur l’importance, sur l’excès dans les 

mots, l’excès de termes utilisés par exemple dans des titres de Une 

qui nous choquent, où on trouve qu’on est allés trop loin, qu’on a 

voulu trop alerter le chaland. Ça, on en parle parfois, mais il n’y a pas 

vraiment de débat sur toutes les questions de politiquement correct 

comme je dis, moi » (J1, homme, international).

Or, la crispation autour des mots sur le sujet s’est renforcée par les 
situations vécues ces dernières années :

« Avant les attentats c’était assez facile parce qu’il n’y avait pas de 

crispations, avant les attentats de Paris, de Bruxelles, et donc j’ai 

été plusieurs fois dans des mosquées rencontrer des imams et 

tout ça euh… il y avait un besoin vraiment énorme d’ouverture, 

ils voulaient être compris. Notamment après les attentats de New 

York, je suis allée à la mosquée Al Khalil de Molenbeek, et là ils 

étaient heureux de voir un journaliste qui venait les écouter. Je 

crois que c’est important de tendre son micro, ils ont été ignorés 

en fait pendant de longues années. On ne savait pas qui ils 

étaient, ce qu’ils faisaient, tout ça. Mais après on l’a senti, enfin, 

j’ai senti très vite les crispations parce qu’ils se sentaient 

victimisés, et donc très vite, avec le déferlement journalistique sur 

Bruxelles et Molenbeek après les attentats, les journalistes ont été 

très vite critiqués, en tout cas dans les communes comme 

Molenbeek » (J1, homme, international).



181

Une journaliste parle d’ailleurs de matières « casse-gueule à la base » 
(J2, femme, société), quand d’autres se font l’écho de débats sur les 
termes qui ne sont pas non plus réglés dans l’espace public, et qui 
placent les journalistes dans un désaccord avec les usages lexicaux 
dominants dans la société. Une minorité de journalistes a laissé 
affleurer leur opinion dans les entretiens, comme cette personne qui 
exprime clairement son ressenti sur certains termes et les postures 
idéologiques qu’ils charrient :

« Il y a un peu la concurrence des victimes et je pense qu’il y a 

effectivement du racisme envers les musulmans, mais la critique de 

l’islamisme ou de certains aspects de l’islam n’est pas de 

l’islamophobie. Et je considère que se positionner au nom de 

l’universalisme contre le port du voile dans les services publics, ça ne 

relève pas de l’islamophobie. Donc la définition que donne de 

l’islamophobie le CCIB30 par exemple, ne me convient pas du tout. 

Elle est contestable » (J5, femme, société).

Ces réflexions sur la mise en mots de l’actualité liée à l’islam font écho 
aux résultats de l’analyse textométrique du corpus, qui dévoilaient une 
attitude pédagogique et prudente des journalistes, une conscience 
d’avancer en terrain miné et une frustration parfois du manque de débat. 
Certaines personnes regrettent l’absence d’une réflexion générale dans la 
rédaction, mais aussi une confusion générale qui rend les discours sur 
l’islam d’avance conflictuels. Beaucoup expriment une forme 
d’autocensure, qui s’explique par l’anticipation des réactions du public 
imaginé, mais aussi par un souhait de préserver les musulmans de Belgique 
d’une hostilité perçue. Dans le corpus, ces considérations renvoient au 
discours de l’amalgame, qui revient rituellement dans les moments post-
attentats. Globalement, les difficultés liées à la couverture de l’islam 
provoquent une certaine lassitude, tant les enjeux de représentation 
exposent les journalistes à des critiques, des simplifications (vu la 
complexité des situations sociopolitiques), des incompréhensions.



182

Conclusion
Le but de cette recherche était d’observer de quoi les médias parlent 

lorsqu’ils parlent d’islam, comment ils en parlent et comment les 
journalistes pensent cette couverture. Dans la mesure où le discours 
religieux et le discours médiatique ont deux régimes de vérité 
radicalement opposés, la représentation de l’un par l’autre ne peut être 
chose aisée. Les journaux analysés reproduisent une logique classique 
entre médias et religion, s’efforçant « de faire connaitre “un monde à 
part”, ou de développer une enquête à son propos. Une tension entre 
l’information et la valorisation apparait alors, car s’il s’agit de parler 
d’une religion, il ne s’agit pas pour autant, pour les médias 
d’information généralistes du moins, de s’en faire le porte-voix  » 
(Douyère & Antoine 2018).

Lorsqu’il s’agit de donner à voir la religion parce que celle-ci s’invite 
dans l’actualité, plusieurs énonciations sont possibles. L’une d’elles, on 
l’a vu, est le regard pédagogique porté sur l’islam en tant que deuxième 
religion de Belgique. Une autre est le regard expert qui cherche à 
dévoiler les causes de la violence ou les liens entre islam et terrorisme, 
où dominent les experts, le discours rapporté et la confrontation de 
points de vue. Une autre encore est le discours de dissociation qui 
prévaut dans les périodes post-attentats.

Très majoritairement, la présence de l’islam dans la presse écrite 
généraliste s’explique par l’actualité internationale ou locale, par les faits 
divers et par la culture. Le fait que ces médias aient souvent recours à 
des mots formés sur la racine islam- est dû à plusieurs facteurs  : une 
profusion de noms propres de groupes terroristes ainsi composés, une 
confusion entre «  islamique  » et «  islamiste  », un recours à expliquer 
l’islam pour expliquer les actes de terrorisme. Quoi qu’il en soit, la 
question de la définition de l’islam, de sa nature, de sa place dans les 
sociétés européennes est au cœur des discours médiatiques, ce qui est 
visible dans les fréquences lexicales des mots formés sur la racine islam-
. Qui plus est, il ne faut pas sous-estimer la forte circulation de discours 
et d’images liés à l’islam ailleurs que dans les médias d’information, qui 



183

contribuent également à la perception d’une présence constante de ces 
thématiques, que les publics identifient comme appartenant au champ 
« médiatique » sans toujours distinguer les sources. 

Mais lorsque l’islam ne s’invite pas dans l’actualité, il suscite néanmoins 
l’intérêt des journalistes, qui veulent parfois compenser une couverture de 
faits négatifs avec des reportages de fond ou bien des marronniers (l’Aïd, le 
ramadan) pour éduquer le public ou faire entendre une partie peu audible 
de la société, notamment bruxelloise. Toutes et tous s’accordent pour dire 
que le sujet est délicat et proposent différentes solutions, qui vont de 
l’attention portée au lexique à plus de représentativité des minorités 
ethniques dans les rédactions, en passant par l’autocensure. Une table 
ronde sur la couverture de l’islam dans les médias à laquelle nous avons 
participé (22/09/2022, News6) a montré la complexité et les limites de la 
représentativité des minorités  : certains participants proposaient de 
montrer plus de femmes portant le voile pour banaliser la présence de 
cette religion, alors que d’autres proposaient de montrer l’islam sous un 
aspect non religieux et d’autres encore de diversifier les rédactions. 
Cependant, ces propositions se heurtent à plusieurs obstacles, notamment 
celui de demander à quelqu’un d’origine musulmane de couvrir les faits liés 
à l’islam, ce qui reviendrait à faire de ces journalistes des individus 
prototypiques de leur communauté supposée. 



184

Notes

1. Lorsque nous parlons des médias, nous renvoyons à des entreprises 

médiatiques dans lesquelles travaillent des journalistes professionnels 

produisant de l’information d’intérêt général et ce, quelle que soit la ligne 

éditoriale.

2. Dans le cadre de ce projet, nous avons réalisé une série d’entretiens avec 

des responsables de trois associations luttant contre l’islamophobie. Ces 

entretiens avaient pour but de nous permettre de comprendre en quoi consiste 

la critique associative militante envers les journalistes qui couvrent ces 

thématiques ainsi que le rôle que les associations jouent ou veulent jouer dans 

la construction de l’information. Cependant, après avoir pris connaissance du 

projet de recherche dans lequel ces entretiens s’inscrivaient, les responsables 

de deux associations ont décidé de se retirer de cette collaboration. Nous 

avons décidé de ne pas citer la troisième association, mobilisée contre 

l’islamophobie. Les résultats du projet n’incluent ainsi aucun verbatim de ces 

entretiens. Or, la littérature (De Changy et al. 2006) pointe une tendance des 

communautés musulmanes à considérer que les médias sont généralement 

hostiles à l’islam et aux musulmans.

3. La laïcité belge revêt une conception légèrement différente de la laïcité 

française : alors la France prône une réelle séparation entre les Églises et l’État, 

« le système belge est celui d’une indépendance réciproque » (Sägesser et 

Husson 2002 : 7). Contrairement à la France, où la religion n’a pas de place 

dans l’enseignement public, toutes les religions reconnues par l’État peuvent 

être enseignées à l’école publique en Belgique, aux côtés de la morale laïque, 

également reconnue comme une “communauté philosophique non 

confessionnelle (Ibidem).

4. Le mot-clé islam* (islam troncature) regroupe tous les termes ayant pour 

racine islam (islamique, islamisme, islamophobe, etc.).

5. Ont été écartés les articles qui contenaient le mot islam mais qui 

n’abordaient pas le thème (la plupart des cas ont concerné des noms propres 

de sportifs, par exemple « Feruz Islam »).

6. Avant d’être soumis au traitement textométrique, le corpus est annoté 

par un logiciel d’étiquetage morpho-syntaxique, Cordial (Synapse, Toulouse). 



185

Le traitement statistique du corpus peut ainsi s’effectuer à quatre niveaux 

linguistiques : le mot graphique, le lemme (les mots ramenés à leur forme 

canonique, par exemple « partira » = « partir »), la partie du discours (les mots 

ramenés à leur catégorie grammaticale, par exemple la forme « partira » = 

l’infinitif  « partir » assorti d’un code indiquant sa conjugaison à la 3ème 

personne du futur de l’indicatif) et les structures syntaxiques (par exemple « les 

femmes politiques sont » = l’enchaînement « déterminant + nom + verbe).

7. Hyperbase 9.0 (E. Brunet, Université Nice Côte d’Azur), Hyperbase 

Web Edition (Laurent Vanni, Université Nice Côte d’Azur), IRaMuTeQ 

(Pierre Ratinaud, Université Toulouse Le Mirail), TXM (laboratoire IHRIM de 

l'École normale supérieure de Lyon -groupe de recherche Cactus mené par 

Serge Heiden- et le laboratoire ELLIADD de l'université de Franche-Comté).

8. Pour un point sur les principaux outils et postulats de la statistique 

lexicale différentielle, voir Lebart & Salem (1994).

9. Damon Mayaffre a démontré de façon convaincante la caducité de 

l’opposition entre quantitatif  et qualitatif  en analyse du discours : « la 

fréquence d’utilisation est une qualité, et la qualité (ou un attribut) est le plus 

souvent attestée si elle peut répondre au dénombrement » (Mayaffre 2012). Sur 

la question, nous renvoyons également à Adam 2008, Viprey 2006, Longrée & 

al. 2008.

10. Par exemple, le mot classe seul est plus difficilement interprétable que 

le mot classe associé à cahier, école, stylo ou que le mot classe associé à 

sociale, lutte, grève. 

11. Interface de R pour les Analyses MUltidimentionnelles de TExtes et de 

Questionnaires. Le logiciel est developpé par Pierre Ratinaud à l’Université 

Toulouse 3 (Lerass), http://www.iramuteq.org/.

12. Les passages sont sélectionnés en fonction d’un score obtenu par 

l’addition des indices statistiques de chacun des mots qui les composent. Ainsi, 

les segments analysés ne sont pas choisis arbitrairement mais sont bien les plus 

caractéristiques ou typiques d’un point de vue statistique de la classe 

considérée.

13. Le lecteur modèle est le « destinataire idéal, prévu et construit » par un 

texte



186

http://publictionnaire.huma-num.fr/notice/lecteur-modele/.

14. Il ne s’agit pas d’une fréquence absolue mais d’un indice statistique 

(Chi2) qui montre que les mots « islamologue » et « professeur » ont beaucoup 

contribué à la formation de cette classe.

15  « L’institut Marcourt », La Libre Belgique, 19 mars 2018.

16. Les couleurs et les numéros des classes ne sont pas corrélés au fil des 

analyses menées sur les journaux séparément.

17. Des mots comme wahhabite et jihad n’appartiennent pas au champ 

lexical de la radicalisation en langue, mais en discours ils sont associés, dans les 

sociétés occidentales, à l’islam politique et parfois violent.

18. À l’exception de l’islam est compatible avec (10 occurrences), l’islam 

est une religion de paix (11 occurrences) et islam et terrorisme, car il ne s’agit 

pas d’expressions nominales ; elles seront analysées plus loin (voir 3.5 Islam et 

attentats). C’est également le cas de l’expression vrai islam, qui se retrouve 19 

fois dans le corpus mais n’apparait pas dans le tableau des segments répétés 

puisqu’il ne dépasse pas le seuil de significativité statistique.

19. Pour Georges Kleiber, la dénomination est une lexie codée suite à un 

acte de baptême et une habitude associative, au contraire des désignations, qui 

n’ont pas ce lien référentiel préalable : « La convention référentielle instaurée 

par l’acte de dénomination est une association faite pour durer, donc une 

association référentielle stable ou constante, qui a pour but non une 

désignation uniquement momentanée, transitoire et contingente de la chose, 

mais l’établissement d’une règle de fixation référentielle qui permet l’utilisation 

ultérieure du nom propre ou du nom commun pour l’objet dénommé » 

(Kleiber 1996 : 575).

20. On peut aussi interpréter en Belgique comme un complément 

prépositionnel (« un des meilleurs connaisseurs belges de l’islam en 

Belgique »).

21. Alors que l’islam est une expression définie incomplète, l’islam 

conservateur ou un islam modéré sont des expressions définies complètes qui 

précisent la référence grâce à l’adjectivation.

22. La raison est lexicale : alors que l’islam conservateur est fait de 

conservateurs et l’islam belge de personnes vivant en Belgique, il est plus 



187

difficile d’identifier les membres d’islam politique ou d’islam de paix.

23. Autrement dit une expression qui montre qu’on répond à un discours 

antérieur.

24. Liste d’attentats :

M1 : Belgique : le 24 mai 2014, attentat du Musée juif  de Belgique. 

M2 : France : du 7 au 9 janvier 2015, attentats en France (Charlie Hebdo, 

hyper cacher). 

M3 : France : le 21 août 2015, attentat du train Thalys sur une ligne reliant 

Amsterdam à Paris.

M4 : France : le 13 novembre 2015, une série de sept attaques à Paris et en 

Seine-Saint-Denis.

M5 : Belgique : le 22 mars 2016, deux attentats-suicides à l’aéroport de 

Bruxelles et un troisième dans le métro.

M6 : France : le 14 juillet 2016 à Nice.

M7 : Allemagne : le 19 décembre 2016, à Berlin.

25. https://www.ulb.be/fr/programme/fc-483

26. Michaël Privot est un islamologue belge francophone, anciennement 

proche de la mouvance des Frères musulmans et actuellement militant pour un 

« islam européen ».

27. CSA, (2017) Baromètre diversité et égalité 2017 : synthèse de l’étude, 

en ligne : https://www.csa.be/document/barometre-diversite-et-egalite-2017-

synthese-de-letude/

28. AJP, (2019), Étude de la diversité et de l’égalité dans la presse 

quotidienne belge francophone, juin, en ligne http://www.ajp.be/

telechargements/diversite/diversite2019/etude.pdf

29. https://www.lecdj.be/fr/lexique/

30. Collectif  contre l’islamophobie en Belgique, par la suite devenue le 

Collectif  pour l’inclusion et contre l’islamophobie en Belgique.



188

Bibliographie
Adam, J.-M. (2008) : La linguistique textuelle. Introduction à l’analyse textuelle des 

discours, Paris, Armand Colin.

Adghirni, Z. L. (1997)  : Routines produtivas do jornalismo em Brasília. 

Observações sobre o processo de produção da notícia na área política e 

econômica de três jornais na capital Federal: O Globo, Folha de São Paulo e 

Correio Braziliense. Paulo e Correio Braziliense. Mouillaud, M. & Porto, SD O jornal: 

da forma ao sentido. Brasília : Paralelo, 15.

Ahmed, S. & Matthes, J. (2016) : «  Media representation of  Muslims and 

Islam from 2000 to 2015 : a meta-analisys  », International Communication Gazette. 

URL: https://doi.org/10.1177/1748048516656305

Akbarzadeh, S. & Smith, B. (2005) : The Representation of  Islam and Muslims in 

the Media, Melbourne : Monash University.

Awass, O. (1996): « The representation of  Islam in the American media  », 

Hamdard Islamicus, n° 19: 87-102.

Badouard, R. (2018) : « Internet et la brutalisation du débat public », La Vie 

des idées, n° 6.

Baker, P. ; Gabrielatos, C. & McEnery, T. (2013): Discourse Analysis and Media 

Attitudes. The Representation of  Islam in the Bristish Press, Cambridge : University Press.

Bastin, G., & Machut, A. (2016) : Gravitation et dispersion dans les carrières 

des journalistes passés par la presse quotidienne nationale. Temporalités, n° 23.

Bersipont, R. (2021)  : Économie politique de la presse écrite quotidienne sur le petit 

marché belge francophone : diversification et modèles d’affaires à l’ère numérique (Doctoral 

dissertation, UCL-Université Catholique de Louvain). 

Bonvalet, C.  ; Maison, D.  ; Le Bras, H. & Charles, L. (1993)  : « Proches et 

parents », Population (french edition) : 83-110.

Benzécri, J.-P. (1980) :  Pratique de l’analyse des données, Paris, Dunod. 

Biling, M. ; Downey, J.; Richardson, J.; Deacon, D. & Golding, P. (2006): 

Bristishness in the Last Three General Elections : From Ethnic Nationalism to Civil 

Nationalism, London : Commission for Racial Equality.  

Boukala, S. (2019): European Identity and the Representation of  Islam in the 

Mainstream Press, Palgrave Macmillan. 



189

Bousquet, F. (2014) : Pour une approche globale de l’information infranationale. 

Éléments d’analyse du papier au numérique, mémoire d’HDR, Université Toulouse 3. 

Calabrese, L. (2015) : «  Reformulation et non-reformulation du mot 

islamophobie. Une analyse des dynamiques de la nomination dans les 

commentaires des lecteurs  », in J. Longhi (éd.), Stabilité et instabilité dans la 

production du sens : la nomination en discours, Langue Française, n° 188 : 91-104.

Calabrese, L. (2016) : « Le discours (très) prescriptif  des internautes sur le 

journalisme et les journalistes. Une étude des commentaires en ligne », Informer 

avec internet. Reprises et métamorphoses de l’information, Presses universitaires de 

Franche-Comté : 133-147.

Charaudeau, P. (2015) : La Lai ̈cité dans l’arène médiatique, cartographie d’une 

controverse sociale, Bry-sur-Marne, coll. « Médias essais », Ina éditions.

Delforce, B. (1996)  : La responsabilité sociale du journaliste  : donner du 

sens. Les Cahiers du journalisme, n° 2 : 16-32.

Deltombe, T. (2007) : L’islam imaginaire : la construction médiatique de 

l’islamophobie en France, 1975-2005, Paris, La Découverte.

Demazière, D. (2007)  : Quelles temporalités travaillent les entretiens 

biographiques rétrospectifs?. Bulletin of  Sociological Methodology/Bulletin de 

Méthodologie Sociologique, n° 93(1) : 5-27.

Derville, G. (1999)  : «  Le journaliste et ses contraintes  », Les Cahiers du 

journalisme, n° 6 : 152-177.

Dhume, F., & Cohen, V. (2018) : « Dire le racisme, taire la race, faire parler 

la nation. La représentation du problème du racisme à travers la presse 

locale », Mots. Les langages du politique, n° 116 : 55-72.

Douyère, D. & Antoine, F. (2018) : « Penser l’entrelacs des religions et des 

médias », Revue française des sciences de l’information et de la communication [En ligne], 

n° 13. URL : http://journals.openedition.org/rfsic/3756

Dunn, K. (2001) : «  Representations of  Islam in the politics of  mosque 

development in Sydney  », Tijdschrift voor Economische en Sociale Geografie, n° 92: 

291-308.

Eatwell, R. & Goodwin, M. J. (eds) (2010) : The New Extremism in 21st 

Century Britain, London, Routledge.

Entman, R. (1993) : « Framing. Toward clarification of  a fractured 



190

paradigm », Journal of  Communication, 43 (4): 51-58.

DOI : 10.1111/j.1460-2466.1993.tb01304.x

Espina, M. (2016) : « Rhétorique de la terreur après les attentats parisiens : 

réflexions sur l’émergence de quelques phrasèmes », Revue des jeunes chercheurs en 

linguistiques de Paris-Sorbonne, n° 4 : 60-89.

Fenandez, S. (2009) : « The crusade over the body of  women », Patterns of  

prejudices, 43 : 269-286.

Frisque, C. (2002)  : L’activité journalistique au quotidien: travail relationnel, 

identitaire et rédactionnel des journalistes de la presse quotidienne régionale, Thèse de 

doctorat, Paris 10. 

Gamson, W. (1992) : Talking Politics, Cambridge, Cambridge University Press.

Gans, H. J. (1979)  : Deciding What’s News: A Study of  CBS Evening News, 

NBS Nightly News, Newsweek and Time, Pantheon Books.

Garcin-Marrou, I. & Hare, I. (2018)  : «  Discours médiatiques post-

attentats  : une perspective historique (1995-2016)  », Mots. Les langages du 

politique, Vol.3/118 : 19-35.

Gitlin, T. (1980)  : The Whole World Is Watching, Berkeley, Los Angeles, 

University of  California Press.

Goffman, E. (1991) : Les cadres de l’expérience, Paris, Minuit.

Guaresi, M. (2015) : « Les thèmes dans le discours électoral de candidature 

à la députation sous la Cinquième République. Perspective de genre (1958–

2007) », Mots. Les langages du politique, n° 108 : 15-37.

De Changy, J. ; Dassetto, F. ; Maréchal, B. . (2006): Les noeuds du dialogue 

entre musulmans et non-musulmans en Belgique, rapport réalisé à la demande de la 

Fondation Roi Baudouin, http://hdl.handle.net/2078.1/90664

Guaresi, M. (2016) : « Cooccurrences, contrastes et caractérisation textuels. 

Applications à un corpus de professions de foi électorales (1958 – 2007) », 13e 

Conférence internationale d’analyse statistique et données textuelles, 

Université Nice Sophia Antipolis - CNRS, Jun 2016, Nice, France : 439 - 451.

Ho-Pun-Cheung, É. (2021)  : «  Concilier contraintes économiques et 

indépendance : un journalisme à la frontière de la profession  », Politiques de 

communication, n° 1 : 85-113.

Iyengar, S. (1991) : Is Anyone Responsible ? How Television Frames Political Issues, 



191

Chicago, The University of  Chicago Press.

Joncret, L. (2023)  : «  La construction du problème public de 

l’islamophobie en Belgique francophone à travers sa médiatisation  »,  Revue 

française des sciences de l’information et de la communication [En ligne], n° 27.

Lafon, P. & Salem, A. (1983) : «  L’inventaire des segments répétés d’un 

texte », Mots, n° 6: 161-177.

Landivar, D. ; Ramillien, E. & Dell’Omodarme, M. (2016): « Les attentats 

comme objets médiatiques instables. Une enquête sous l’angle des humanités 

numériques », Hommes et migrationsn n° 1315 : 19-30.

Larroque, A.-C. (2016) : Géopolitique des islamismes, Paris, PUF.

Le Cam, F., Ménalque, L., & Libert, M. (2021)  : Être femme et journaliste : 

Enquête sociologique dans un monde au masculin, Bruxelles, Éditions de l’Université 

de Bruxelles.

Le Cam, F., Libert, M., & Domingo, D. (2020)  : Journalisme en 

confinement. Enquête sur les conditions d’emploi et de travail des journalistes 

belges francophones, 1. Les Carnets du LaPIJ, 1. 

Le Cam, F., & Ruellan, D. (2017) : Émotions de journalistes : sel et sens du métier, 

Presses universitaires de Grenoble.

Le Cam, F., & Pereira, F. H. (2018)  : « Vérité et conditions d’exercice du 

métier de journaliste en ligne  », Argumentum: Journal the Seminar of  Discursive 

Logic, Argumentation Theory & Rhetoric. Vol. 16, n° 2. 

Lebart, L. & Salem, A. (1994) : Statistique textuelle, Paris, Dunod.

Lefébure, P.; Roche, E. & Sécail, C. (2018)  : «  Les attentats du 13 
novembre en direct à la télévision : mise en récit de l’événement et de ses 

ramifications », Mots. Les langages du politique, n° 118, 37-57.

Lefébure, P. et Sécail, C. (2016) : « Le défi Charlie : les médias à l’épreuve 

des attentats », Paris, France, Lemieux Éditeur.

Legavre, J. B. (2011) : « Entre conflit et coopération. Les journalistes et les 

communicants comme ‘associés-rivaux’  », Communication langages, n° 3  : 105-

123.

Léonard, K. D. & Yasri-Labrique, E. (2014) : Médias et pluralisme: la diversité 

à l’épreuve, Archives contemporaines.

Lesinka, M. (2014) : «  The European backlash against immigration and 



192

multiculturalism », Journal of  Sociology.

URL:  https://doi.org/10.1177/1440783314522189

Libert, M. (2019)  : Carrières et conditions d’emploi et de travail des journalistes: 

Analyse des mutations dans la presse quotidienne belge francophone, Paris, Institut 

Universitaire Varenne.

Lits, M. (2012) : «  Les médias francophones en Belgique: enjeux 

identitaire », Alternative Francophone vol.1, 5 : 55-66.

Lits, M. & Wrona, A. (2014)  : « Permanence et renouveau des recherches 

sur l’écriture journalistique  », Revue française des sciences de l’information et de la 

communication, n° 5. 

Longrée, D. ; Mellet, S. & Luong, X. (2008) : « Le motif  : un outil pour la 

caractérisation topologique des textes », 9èmes Jadts, [http://lexicometrica.univ-

paris3.fr/jadt/jadt2008/pdf/longree-luong-mellet.pdf].

Marty, E. (2015) : « Les élections municipales au miroir de la presse 

quotidienne régionale. Des cadres médiatiques aux thématiques politiques », 

Mots. Les langages du politique [En ligne], 108, consulté le 05 septembre 2019. 

URL : http://journals.openedition.org/mots/21991 ; DOI : 10.4000/

mots.21991

Matthes, J. & Kohring, M. (2008) : « The content analysis of  media frames. 

Toward improving reliability and validity », Journal of  Communication, 58, 258-

279. DOI : 10.1111/j.1460-2466.2008.00384.x
Mayaffre, D. & Luong, X. (2003) : «  Arbres et généalogie politique. 

Représentation arborée du discours de Jacques Chirac (1995-2005)  », Histoire 

& Mesure, n° 18 : 289-311.

Mayaffre, D. (2012)  : «  Quand le nombre fait sens. Adverbes et 

adverbialisation du discours politique contemporain: étude logométrique  », 

Travaux neucha ̂telois de linguistique, n° 55 : 95-109.

Méadel, C. (2004) : Public, cher inconnu!. Le Temps des médias, n° 3 : 1836-

1918.

Mertens, S. & De Smaele, H. (eds) (2016): Representations of  Islam In The 

News. A cross-Cultural Analysis, Lexington Books.

Minsart, E. (2022) : Gestion médiatique de l’islam : la complexité du « bien faire ». 

Le cas du journal La Libre en 2020, Louvain-la-Neuve, Academia.



193

Moore, K. ; Mason, P. & Lewis, J. (2008)  : Images of  Islam in the UK : The 

Representation of  British Muslims in the National Print News Media 2000-2008, 

Cardiff  School of  Journalism, Media and Cultural Studies.

Neveu, E. (2009) : Sociologie du journalisme, Paris : La Découverte.

Niemeyer, K. (2018) : «  Un journalisme d’empathie? Le mémorial du 

Monde pour les victimes des attentats du 13 novembre 2015  », Mots. Les 

langages du politique, Vol.3/118, 59-74.

Parini, L. ; Gianni, M. & Clavien, G. (2012) : « La transversalité du genre : 

l’islam et les musulmans dans la presse francophone suisse  », Cahier du genre, 

vol.1, 197-218.

Pereira, F. H. (2020) : As diferentes maneiras de ser jornalista: um estudo sobre as 

carreiras profissionais no jornalismo brasileiro. Brasilia. Editora UnB.

Pincemin, B. ; Issac, F.; Chanove, M. & Mathieu-Colas, M. (2006)  : 

« Concordanciers: thème et variations », JADT 2006. Consulté le 8 juin 2018.. 

Poole E. (2002)  : Reporting Islam : Media Presentations of  British Muslims, 

London : I.B. Tauris.

Poole, E. & Richardson, J. E. (eds.) (2006)  : Muslims and the News Medias, 

London : I.B. Tauris.

Powers, M. & Vera-Zambrano, S. (2018)  : «  How journalists use social 

media in France and the United States: Analyzing technology use across 

journalistic fields », New Media & Society, 20(8) : 2728-2744.

Rabatel, A. & Chauvin-Vileno, A. (2006)  : «  La question de la 

responsabilité dans l’écriture de presse  », Semen. Revue de sémio-linguistique des 

textes et discours, n° 22.

Rastier, F. (2001) : Arts et Sciences du texte, Paris, PUF.

Ratinaud, P. & Marchand, P. (2012) : « Application de la méthode Alceste à 

de “gros” corpus et stabilité des “mondes lexicaux”. Analyse du “CableGate” 

avec Iramuteq », Actes des JADT 2012, Liège : 835-844.

Reinert, M. (1983) : « Une méthode de classification descendante 

hiérarchique. Application à l’analyse lexicale par contexte », Les Cahiers de 

l’analyse des données, vol. VIII, 2 : 187-198.

Richardson, J. E. (ed.) (2004) : (Mis)Representing Islam : The Racism and 

Rhetoric of  British Broadsheet Newspapers, Amsterdam : John Benhamins.



194

Ringoot, R. & Utard, J.-M. (2005)  : Le journalisme en invention : nouvelles 

pratiques, nouveaux acteurs, Rennes, PUR.

Ringoot, R. & Ruellan, D. (2006) : Pairs, sources et publics du journalisme. 

Sciences de l’information et de la communication. Objets, savoirs, discipline, PUG, p. 63-

77.

Saïd, E. W. (1997): Covering islam: How the Medias and the Experts Determine 

How We Should See The Rest of  The World, London, Vintage.

Salem, A. (1986) : «  Segments répétés et analyse statistique des données 

textuelles », Histoire & Mesure, n° 2 : 5-28.

Schultz, I. (2007)  : «  The journalistic gut feeling: Journalistic doxa, news 

habitus and orthodox news values », Journalism practice, 1(2) : 190-207.

Seniguer, H. (2012) : « Les catégories dénominatives de l’islam à l’épreuve 

d’un objet ‘mutant’ », Cahiers d’études africaines [En ligne] : 206-207.

Sourp, M. L. (2010)  : «  Une question de personnalité. L’accès à 

l’information chez un “rubricard” de Libération  », La subjectivité 

journalistique, Paris, EHESS.

Torrekens, C. ; Jacobs, D. & Vanparys, M. (2013)  : «  The impact of  

dramatic events on public debate concerning accommodation of  Islam in 

Europe », Ethnicities, Vol.13/2.

Van Leuven, S. ; Raeymaeckers, K. ; Libert, M. ; Le Cam, F.  ; Stroobant, 
J.  ; Malcorps, S. & Vanhaelewyn, B. (2019)  : Portrait des journalistes 

belges en 2018, Gand, Academia Press.

Viprey, J.-M. (2006) : « Structure non-séquentielle des textes », Langages, n° 

163 : 71-85.

DOI : https://doi.org/10.3406/lgge.2006.2684

Willaime, J.-P. (2000)  : «  Les médias comme analyseur des mutations 

religieuses contemporaines », Médias et religions en miroir, Paris, PUF : 297-329.



195



196



197




